Mein Vorschlag dazu ist ein erweiterter Kriegsbegriff (s. Werlhof 2009
und 2006a). Ein Krieg bricht nicht aus wie ein Vulkan, sondern Krie-
ge sind eiskalt geplante Gewaltakte, die eine umfassende Organisation
brauchen und nichts mit irgendwelchen Gefiihls- oder Naturkatastro-
phen zu tun haben. Kriege hingen zusammen mit technischen, politi-
schen und 6konomischen Kalkiilen. Stichwort: militirisch-industriel-
ler Komplex (vgl. Caldicott 2002). Sie hdngen zusammen mit der Ver-
fiigung iiber 6konomische Ressourcen bzw. dem Mangel an solchen.
Der Krieg ist damit nicht nur die Fortsetzung der Politik mit anderen
Mitteln (was Carlvon Clausewitz, der preufSische General und Mili-
tiartheoretiker, gesagt haben soll), sondern es ist umgekehrt: Politik ist
vor allem die Fortsetzung des Krieges mit den gleichen und anderen
Mitteln.

CLAUDIA VON WERLHOF

GESELLSCHAFT ALS
»JKRIEGSSYSTEM “
UND DIE FOLGEN

2007

ANARCHAFEMINISMUS BIBLIOTHEK




In diese Sammlung wird vorrangig das aufgenommen, was aus den
Archiven eines radikalen Feminismus recht selektiv ausgegraben wur-
de und was weniger eine ,,anarchafeministische oder anarchistische
Diskussion wiederspiegelt, sondern das von dem ich — und vielleicht
auch die eine oder andere gelegentlich zu dieser Sammlung beitragen-
de Person —mir vielmehr erhoffe, dass es eine solche Diskussion, also
eine spezifisch anarchistische Diskussion rund um Patriarchat inspi-
rieren mage.

Diesen und viele weitere Texte findest du auch digital unter
anarchafeminismus.noblogs.org
Login: anarchafeminismuslesen
Zugangsdaten: RTMCea1BsNHk

Kontakt ist und bleibt weiterhin:
anarchafeminismus-bibliothek@riseup.net



«

: 3 um Thema dieses Symposiums habe ich eine ziemlich ,grofRe

These anzubieten. Sie ist ein Ergebnis meiner Forschun-
gen vieler Jahre, korrespondiert aber mit den Bemithungen anderer Frauen im
Bereich Frauenforschung und kritischer Patriarchatsforschung sowie mit denen
einiger Minner, die inzwischen dhnliche Fragen stellen.

Auch aus dieser neueren Matriarchatsforschung kommen Erkenntnisse,
die in dieser Hinsicht von besonderer Bedeutung sind, nimlich wenn wir uns
ansehen, was es aus einer zivilisationsvergleichenden Perspektive eigentlich
heiflt, dass Krieg, Not und Katastrophen weltweit ins Unermessliche wachsen.
Sie sind es, die das ,Wachstum* von heute ausmachen!

Wir miissen uns langsam fragen, woher das eigentlich kommt. Allein die
Tatsache, dass die Opfer von Kriegen inzwischen vor allen Dingen die Zivilbevol-
kerung betreffen, und das sind zu 80 bis 90 Prozent Frauen, Kinder und alte
Menschen, ist ja noch gar nicht interpretiert worden. Aber auch die Tatsache,
dass alles, was passiert ist im letzten Jahrhundert, eigentlich das Gegenteil von
dem ist, was angeblich passieren sollte, muss ja einmal ernst genommen werden:
z.B. Unterentwicklung statt Entwicklung, die grofRen Welt-Kriege und auch da-
nach immer mehr Armut und immer mehr Krieg statt weniger Armut und Krieg,
kein Ende von Konflikten und kein Welt-Frieden, keine Einhaltung der Men-
schenrechte und keine wirkliche De-Kolonisierung.

Im Gegentelil, es ist genau umgekehrt. Alle Probleme nehmen zu, und der
Krieg wird inzwischen fiir immer mehr Menschen zum Alltag. Es gibt seit den
70er-Jahren den Begriff der ,low-intensity warfare®, also der Kriegfithrung ,nied-
riger Intensitit“, gewissermaflen des Krieges auf kleiner Flamme (z.B. Nordir-
land, Israel-Palistina, danach Afghanistan, heute vom Balkan bis zum Irak). Das
hindert diejenigen, die diese Art der Kriegsfithrung organisieren, allerdings
nicht daran, inzwischen auch zu operieren mit atomarer und nanotechnologi-
scher Verseuchung durch abgereichertes Uran, das an vielen Dauerkriegsschau-
plitzen in den abgeworfenen Bomben steckt und das durch deren Explosion zur
grof’flichigen Umweltverschmutzung der Luft, Béden und Gewisser fithrt, also
die Kriegsfolgen buchstiblich zu verewigen (vgl. Giinther 2000, Lengfelder
2009).

Kriege sind wieder ,in“, die neoliberale Politik ist Kriegspolitik weltweit
(vgl. Mies 2004). Das ist kein Zufall, denn sie hingen zusammen mit der soge-
nannten Sicherheit der Versorgung mit ,Ressourcen* wie Wasser, Ol und ande-
ren Boden-,Schitzen“ (vgl. Klare 2001), sodass schon geopolitische Griinde, also
Ressourcen-Abbaupline und Transportfragen, zu Kriegen fithren, die uns aller-
dings meistens anders erklirt werden (s. Chossudovsky 2002a). Angeblich wird
ja dabei der Terror oder gar die Frauendiskriminierung — wie in Afghanistan -
bekimpft.



Ich finde die Situation auch ohne Kriege inzwischen ziemlich dramatisch,
denn die Natur hat angefangen, auf unser Handeln zu antworten. Ein Okologe
hat mir gesagt, dass die Natur rund 60 Jahre braucht, um auf das zu reagieren,
was wir Menschen machen. Das heifst, wir befinden uns jetzt quasi erst in der
Nachkriegszeit, nimlich im Jahre 1947. Das, was wir seitdem weltweit angestellt
haben, kommt iiberhaupt erst noch. Ein Tsunami wird es werden.

Aufler all dem findet auch noch eine globale Pliinderung statt, eine Ver-
wiistung des Globus im Namen des Profits. Tiere, Pflanzen, Landschaften und
Menschen gehen daran ein. Auch aus diesem Grunde miissen wir endlich her-
ausfinden, was das fiir eine Gesellschaft ist, die in beinahe jeder Hinsicht zum
Gegenteil dessen fithrt, was sie immer ankiindigt. Wieso eigentlich wird das Le-
ben in unserer Welt-Gesellschaft stindig liquidiert, ,fliissig“ gemacht, nimlich
in Geld, Kapital, Waren und Maschinerie verwandelt (vgl. Werlhof 2007a)? Das
Leben scheint das jedenfalls nicht zu mogen.

Ich betrachte daher, was geschieht, inzwischen nicht mehr nur als , Kollate-
ralschaden®, sondern als Ausdruck einer veritablen Zivilisationskrise, einer Kri-
se, die mit nichts Geringerem als der Weltzerstérung zu tun hat (vgl. Gore 2006).
Und es gibt dafiir keine offizielle Erklirung - jedenfalls hat die Moderne keine
Erklirung dafiir anzubieten, dass sie zum Gegenteil dessen fithrt, was sie ange-
kiindigt hat. Politiker, Intellektuelle, Wissenschaftler — niemand weif} warum,
obwohl sie es dauernd messen. Denn im Messen sind wir gut. Aber was heif3t es
denn, wenn sich Okonomie und Soziales oder Okonomie und Okologie grund-
sitzlich widersprechen (vgl. Chossudovsky 2002b)?

Wir miissen also anfangen, Konzepte zu finden, mit denen wir diese Ent-
wicklung auch als lingerfristige in den Blick bekommen. Sie miissen uns vor al-
len Dingen dabei helfen, in Erfahrung zu bringen, was angesichts der heutigen
Situation zu tun ist, moglichst noch bevor ein ,Kollaps* (s. Diamond 2005) ein-
tritt, den z.B. der Physiker Hans-Peter Diirr inzwischen fiir eine ausgemachte
Sache hilt (vgl. Diirr 2007).

Mein Vorschlag dazu ist ein erweiterter Kriegsbegriff (s. Werlhof 2009 und
20063). Ein Krieg bricht nicht aus wie ein Vulkan, sondern Kriege sind eiskalt ge-
plante Gewaltakte, die eine umfassende Organisation brauchen und nichts mit
irgendwelchen Gefiihls- oder Naturkatastrophen zu tun haben. Kriege hingen
zusammen mit technischen, politischen und 6konomischen Kalkiilen. Stichwort:
militdrisch-industrieller Komplex (vgl. Caldicott 2002). Sie hingen zusammen
mit der Verfiigung tiber 6konomische Ressourcen bzw. dem Mangel an solchen.
Der Krieg ist damit nicht nur die Fortsetzung der Politik mit anderen Mitteln
(was Carl von Clausewitz, der preufdische General und Militirtheoretiker, gesagt
haben soll), sondern es ist umgekehrt: Politik ist vor allem die Fortsetzung des
Krieges mit den gleichen und anderen Mitteln.



Werlhof, Claudia von (2009): ,The Utopia of a Motherless World. Patriarchy
as War-System*, in: Gottner-Abendroth, Heide (Hg.in): Societies of Peace, Toron-
to, S. 29-44

Wittfogel, Karl (1977): Die Orientalische Despotie. Eine vergleichende Un-
tersuchung totaler Macht, Frankfurt am Main

Wolf, Doris (1994): Was war vor den Pharaonen? Die Entdeckung der Ur-
miitter Agyptens, Ziirich

Uberarbeiteter und erginzter Einfiihrungsvortrag zum Symposium ,Gesundheit im

Kontext struktureller und militdrischer Gewalt — allgemeine und geschlechtsspezifische As-
pekte“am 16.6.2007 in der Medizinischen Hochschule Hannover

16

Der Krieg findet auch alltiglich sowie in den Képfen statt. Alle méglichen
Leute beteiligen sich an ihm: PolitikerInnen, Unternehmerlnnen, Wissenschaft-
lerInnen, Medienleute, Kirchenleute. Sie versuchen alle, einen Feind auszuma -
chen, anstatt die wahren Ursachen, nimlich die Griinde fiir ihre eigene Feindse-
ligkeit der Welt und dem Leben gegeniiber zu untersuchen.

Kriege haben wir keineswegs immer schon, sondern erst seit wir Patriar-
chate in der Welt haben. Ungefihr vor 7000 Jahren fing der Krieg an (vgl. Dieck-
voss 2003). Er bestand zunichst einmal in der Eroberung friedlicher, also unbe-
waffneter, matriarchaler (und das heifst nicht frauenbeherrschter, sondern herr-
schaftsfreier, egalitirer) Gesellschaften in aller Welt (vgl. Eisler 1993), z.B. auch in
Mesopotamien, dem heutigen Irak. Da scheint, was unseren Teil der Welt anbe-
langt, das Ganze angefangen zu haben und es scheint dort auch wieder zu en-
den. Denn nach dem Irak-Krieg, wenn er denn irgendwann ein Ende haben soll-
te, wird dort sicher nie mehr jemand Krieg fithren wollen.

Dem Krieg auf dem Fuf} folgte schliefilich die Staatsbildung, meistens in
despotischer Form (vgl. Wittfogel 1977). Das beobachten wir die ganze Antike
hindurch. Die antiken Weltreiche waren diejenigen, die den Staat als Herr-
schaftsform auf Dauer in Fortsetzung des Eroberungskrieges etabliert haben (s.
Wolf 1994). Dies war eine vollig neue Form der gesellschaftlichen Organisation
im Vergleich zu dem, was bis dahin in der Welt tiblich war (soweit wir das wis-
sen), nimlich gerade herrschaftslose (vgl. Gottner-Abendroth 1988), ja ,staats-
feindliche“ Organisationsformen von Gesellschaft (s. Clastres 1976).

Der Staatsbildung als der Fortsetzung des Krieges im Inneren der eroberten
Gesellschaft folgte die Ausdehnung des Territoriums durch weitere Kolonisie-
rung. Auch das urspriinglich matriarchale ,Alt-Europa“ ist kolonisiert worden,
und zwar durch berittene und bewaffnete kriegerische Invasoren: Volker aus den
Steppen Asiens, die sogenannten Kurgan-Leute (vgl. Gimbutas 1994). Zur Staats-
bildung haben diese Eroberungen anfangs noch nicht gefithrt, aber dorch zur
(Zer-)Stérung der alten Ordnungen (vgl. Gimbutas 1996) und zur Beunruhigung
grofRer Teile des Kontinents.

Mit der Kolonisierung Europas durch die Romer wurde das anders (s. Mies
2003). Mit ihnen kam auch ihre Staatsreligion, das Christentum. Die Zwangs-
Christianisierung und -Feudalisierung Europas nahm ihren Lauf. Erst dann gab
es neben dem Aufbau von politischer Macht und Herrschaft auch den Aufbau ei-
nes Zentral-Staates in unseren Breiten.

Man kann sagen, dass ab dem 11. Jahrhundert eine Zentralisierung der
Macht angestrebt wurde, um eine Art zweites Romisches Reich zu errichten. Die
ersten Institutionen, die dazu iiberregional titig wurden, waren die katholische
Inquisition und ein mit dieser kooperierender ,weltlicher Arm“. Auf der Basis
des organisierten Terrors von oben, der von der , Erfassung” der Bevolkerung



iiber das ,peinliche” Verhér, die oft jahrelange Folter und den manchmal jahr-
zehntelangen Kerker, bis zum Flammentod von Millionen Menschen reichte,
wurden erst die sogenannten ,Ketzer und dann vor allem Frauen als sogenannte
,Hexen“verfolgt und vernichtet (vgl. Federici 2004).

Die Unterwerfung der Bauern und Biuerinnen, Handwerker und ,weisen
Frauen“ dauerte insgesamt 600 Jahre lang. Damit wurde das vor-patriarchale
Erbe Europas weitgehend vernichtet, die Bevolkerung ihrer Selbstversorgung
und -organisation sowie ihrer Produktionsmittel beraubt — der sogenannten
yurspriinglichen Akkumulation“ -, auf Dauer in Angst und Schrecken versetzt
(vgl. Delumeau 1985) und geschlechtlich gespalten.

Damit war der Weg frei fiir die neue Okonomie, den Kapitalismus, fiir eine
neue Wissenschaft, vor allem fiir die vom , Kérper“ und von der ,Natur“, und fiir
eine neue politische Organisationsform, den modernen Nationalstaat (vgl.
Opitz-Belakhal 2006), der allerdings damals (noch) kein neues Weltreich europi-
ischer ,Einheit“ hervorbrachte, aber die Grundlagen des ,modernen Weltsys-
tems*“ (vgl. Wallerstein 1979) legte.

Die modernen europdischen Nationalstaaten beruhen nach wie vor auf den
Institutionen, die aus dem Krieg gegen die europiische Bevolkerung stammen;
der Gesetzgebung und Justiz, dem Polizeiapparat und Militir, der modernen
Medizin und Naturwissenschaft, den Sozialwissenschaften und der modernen
patriarchalen Kleinfamilie, die auf dem siamesischen Zwilling der modernen
Okonomie fult, dem Lohnarbeiter und seiner unbezahlten , Hausfrau“ (vgl. Mies
1986).

Den Schrecken der Zerstérung und des Umbaus der europiischen Gesell-
schaften folgte die Aufklirung. Die Aufklirung ist fir mich der Moment, in dem
die ,Vernunft“ bzw. ,Ratio“ iiberall, auch auflerhalb von kirchlicher und weltli-
cher Herrschaft, ,nach unten‘ durchgesetzt wurde. Diese Ratio sagt, dass Gewalt
normal und notwendig ist und verniinftigerweise akzeptiert werden muss, und
zwar gerade auch von denen, gegen die sie sich richtet (s. Kimmerle 1980). Da-
durch steht die Ratio nicht im Gegensatz zum ,Irrationalen der Vormoderne,
wie sie, sich selbst rechtfertigend, behauptet, sondern birgt das Irrationale als
die andere Seite der Medaille in sich selbst. (Das konnten wir spater im National -
sozialismus am besten erkennen).

Die Ratio ist urspriinglich der Kriegslogik zuzrechnen, einer Unterwer-
fungs- und Beherrschungslogik, einer Zwangslogik — der Logik, die dem Zwin-
gen entstammt. Sie war nun aber nicht mehr nur mit der unmittelbaren Kriegs-
planung und -durchfithrung im Inneren wie im Auleren sowie mit der christli-
chen Mission und dem Machterhalt der Kirche verkniipft. Sondern sie wurde von
nun an auch zum Modell des Alltagshandelns eines jeden in Arbeit und Technik,
Politik und Wissenschaft. Diese Ratio ist zur ,heiligen Kuh“ der westlichen Zivili-

Rifkin, Jeremy (1986): Genesis Zwei. Biotechnik — Schépfung nach Maf,
Reinbek

Schirrmacher, Frank (2001) (Hg.): Die Darwin AG. Wie Nanotechnologie,
Biotechnologie und Computer den neuen Menschen triumen, Kéln

Schmélzer, Hilde (2005): Die abgeschaffte Mutter. Der minnliche Gebir-
neid und seine Folgen, Wien

Sloterdijk, Peter (1991): ,Die Wahre Irrlehre. Uber die Weltreligion der Welt-
losigkeit, in ders. und Macho, Thomas (Hg.): Weltrevolution der Seele. Ein Lese-
und Arbeitsbuch der Gnosis, Bd. 1, Giiterslih, S. 17-56

Virilio, Paul und Lotringer, Sylvére (1984): Der reine Krieg, Berlin

Wallerstein, Immanuel (1979): ,Aufstieg und kiinftiger Niedergang des ka-
pitalistischen Weltsystems®, in: Senghaas, Dieter (Hg.): Kapitalistische Weltoko-
nomie. Kontroversen iiber ihren Ursprung und ihre Entwicklungsdynamik,
Frankfurt am Main, S. 31-67

Werlhof, Claudia von (2000): , Patriarchat als ,Alchemistisches System'. Die
(Z)Ersetzung des Lebendigen®, in: Wolf, Maria (Hg.in): ,Optimierung und Zer-
stérung. Intertheoretische Analysen zum Menschlich-Lebendigen, Innsbruck, S.
13-31

Werlhof, Claudia von (2003): , Fortschrittsglaube am Ende? Das kapitalisti-
sche Patriarchat als ,Alchemistisches System', in: Bennholdt-Thomsen, Veronika,
Faraclas, Nicholas und Werlhof, Claudia von (Hg.innen): Subsistenz und Wider-
stand. Alternativen zur Globalisierung, Wien, S. 41-68

Werlhof, Claudia von (2006a): ,Das Patriarchat als Negation des Matriar-
chats. Zur Perspektive eines Wahns“, Gottner-Abendroth, Heide (Hg.in): Gesell-
schaft in Balance. Dokumente des 1. Weltkongresses fiir Matriarchatsforschung
2003 in Luxemburg, Stuttgart, S. 30-41

Werlhof, Claudia von (2006b): ,Thesen zu Frauen und Krieg. Was heif3t
Krieg als System?“, in: Friedenforum, Juni, Nr. 3-4, Stadtschlaining, S. 24-25

Werlhof, Claudia von (2006c):“Keine Kapitalismuskritik ohne Patriarchats-
kritik! Warum die Linke keine Alternative ist“, in: Widerspruch, 26. Jg./1. Halb-
jahr, Ziirich, S. 99-111

Werlhof, Claudia von (2007a): Alternativen zur neoliberalen Globalisierung
oder die Globalisierung des Neoliberalismus und seine Folgen, Wien

Werlhof, Claudia von (2007b): ,The Interconnectedness of All Being. A New
Spirituality for a New Civilization®, in: Kumar, Corinne (Hg.in): Asking, we walk.
The south as a new political imaginary, Bd. 2, Bangalore, S. 379-386

Werlhof, Claudia von (2007¢):“Das Patriarchat als Utopie von einer mutter-
losen Welt-Utopie, nein danke!“, in: Sitter-Liver, Beat (Hg.): Utopie heute. Zur
aktuellen Bedeutung, Funktion und Kritik des utopischen Denkens und Vorstel-
lens, Fribourg/Stuttgart, S. 423-455

15



Grossman, Dave (1996): On Killing. The Psychiological Cost of Learning to
Kill in War and Society, Boston/New York/London

Gruen, Arno (2002): Der Kampf um die Demokratie, Stuttgart

Giinther, Siegwart (2000): ,Hartkerngeschosse ,DU-Munition‘ — eine deut-
sche Erfindung“, in: Richter, Wolfgang, Schmihling, Elmar und Spoo, Eckart
(Hg.): Die deutsche Verantwortung fiir den NATO-Krieg gegen Jugoslawien,
Schkeuditz, S. 295-306

Holloway, John (2006): Die Welt verindern ohne die Macht zu iibernehmen,
Miinster

Horkheimer, Max und Adorno, Theodor W. (1989): Dialektik der Aufkli-
rung. Philosophische Fragmente, Frankfurt am Main

Ilich, Ivan (2006): In den Fliissen nordlich der Zukunft. Letzte Gespriche
iiber Religion und Gesellschaft mit David Cayley, Miinchen

Jaeger, Michael (2008): Global Player Faust oder Das Verschwinden der Ge-
genwart. Zur Aktualitit Goethes, Berlin

Kimmerle, Gerd (1980): Hexendimmerung. Studie zur kopernikanischen
Wende der Hexendeutung, Titbingen

Klare, Michael (2001): Resource Wars. The New Landscape of Global Con-
flict, New York

Kumar, Corinne (2007) (Hg.in): Asking, we walk. The south as a new politi-
cal imaginary, 2 Bde., Bangalore

La Mettrie, Julien Offray de (1988): Der Mensch als Maschine, mit einem Es-
say von Bernd A. Laska, Niirnberg

Lengfelder, Edmund (Strahlenbiologisches Institut der Universitit Miin-
chen) (2009): Nanotechnologie und Politik (Schrift und Vortrag am 4. Mirz in
Innsbruck)

Merchant, Carolyn (1987): Der Tod der Natur. Okologie, Frauen und neu-
zeitliche Naturwissenschaft, Miinchen

Mies, Maria (1986): Patriarchat und Kapital. Frauen in der internationalen
Arbeitsteilung, Ziirich

Mies, Maria (2003): ,,Uber die Notwendigkeit, Europa zu entkolonisieren®,
in: Werlhof, Claudia von, Bennholdt-Thomsen, Veronica und Faraclas, Nicholas
(Hg.innen): Subsistenz und Widerstand. Alternativen zur Globalisierung, Wien,
S.19-40

Mies, Maria (2004): Krieg ohne Grenzen. Die neue Kolonisierung der Wel,
Kéln

Opitz-Belakhal, Claudia (2006): Das Universum des Jean Bodin. Staatsbil-
dung, Macht und Geschlecht im 16. Jahrhundert, Frankfurt am Main

Platon (1973): Der Staat oder Uber die Gerechtigkeit, Stuttgart

Renggli, Franz (1992): Selbstzerstorung aus Verlassenheit, Hamburg

14

sation und ihrer Biirger und Biirgerinnen als Individuen geworden (vgl. Kap.: Der
Neoliberalismus und sein Menschenbild).

Neben dem Kriegs- ist also auch der Gewaltbegriff, insofern er zum Krieg
gehort, neu zu definieren — und zwar als Gewalt, die nicht einfach im Affekt ge-
schieht, sondern die ,kalt“ ist, geplant ist und gewollt wird: ,Denkgewalt* (vgl.
Ernst 1986, Einleitung). Auf diese Weise sind die Ratio der (Kriegs-)Planung und
die Alltagsvernunft gleichermafien auf dieselbe Orientierung an der ,kalten“ Ge-
walt als Norm gesellschaftlichen Handelns zuriickzufithren. Hier ist das Phino-
men Eichmann angesiedelt.

Nicht zu vergessen ist, dass zur selben Zeit neben der ,inneren“ Kolonisie-
rung Europas die ,duflere‘ Kolonisierung, zunichst Amerikas, unternommen
wurde.

Zur dufleren Eroberung gehért also die innere Hin- und Zurichtung, die
anschlieflend weitere duflere Eroberungen ermoglichte. So hat die Eroberung
immer zwei sich gegenseitig bedingende Seiten (vgl. Mies 1986), und der Krieg
und die zu ihm gehérende Gewalt nehmen eine Form der Permanenz an.

Das sich im Inneren kolonisierende Europa trat also an, auch die Welt zu
kolonisieren, nimlich gleichzeitig anderswo die Unterwerfung der biuerlichen,
handwerklichen und weiblichen Bevdlkerung zu betreiben — mit prinzipiell den-
selben Mitteln wie ,daheim*, inklusive der absurden Diamonisierung und Verfol-
gung indigener Frauen als , Hexen“ (vgl. Federici 2004).

Seit dem ,langen 16. Jahrhunderts“ (Immanuel Wallerstein) wurde ,durch-
gegriffen” fiir eine neue Ordnung, nimlich die staatlich verfasste, in der alles ge-
plant vor sich gehen und von den Unterworfenen als alternativlos, eben ,ver-
niinftig, akzeptiert werden sollte. Hier stand die frith-patriarchale Staatsutopie
eines Platon Pate (vgl. Platon 1973, Werlhof 2007¢). Diese Ordnung sollte nach
und nach in allen Bereichen der Gesellschaft durchgesetzt werden. Ich verweise
dazu vor allem auf Ivan Illich, der die Analyse moderner Institutionen in einer
Weise betrieben hat, die uns zeigt, dass und warum die letzteren grundsitzlich
ganz und gar Unverniinftiges, ja das Gegenteil dessen hervorgebracht haben und
weiter hervorbringen, was sie angeblich hervorzubringen angetreten sind (vgl.
Ilich 2006).

Die modernen Institutionen fingen nimlich an, ,Monopole“ fiir den Umgang
mit den Belangen der Menschen zu errichten, fiir die leiblichen Belange die Me-
dizin, fir die Verwaltungsbelange die Biirokratie, fiir die Erziehungsbelange die
Schule. Ivan Illich nennt das Ergebnis ,kontraproduktiv‘ — die Medizin macht
krank anstatt gesund, die Schule macht Bildung unmdéglich, Entwicklung be-
wirkt Unterentwicklung. Die , Experten“ aus den Institutionen nehmen uns die
Selbstbestimmung und Eigenmacht, sowie unsere ,Gemeinheit, also das, was
wir immer noch gemeinsam haben, sodass eine Entmiindigung stattfindet an-



stelle eines Miindig-Werdens und eine Vereinzelung als atomisierte , Individu-
en“, die ein Zusammenleben, eine , Konvivalitit, verunmoglicht.

Aus meiner Sicht ist dieses Ergebnis durchaus gewollt. Nur kann es natiir-
lich nicht als Ziel verkiindet werden, und diejenigen, die darauf hinarbeiten,
konnen es sich selbst wohl meist nicht eingestehen, eben weil biirokratische Ge-
waltanwendung ja verniinftig sein soll.

Wir haben uns inzwischen an diese angebliche Normalitit so gewShnt, dass
wir sie eigentlich gar nicht mehr als Gewalt (an-)erkennen. Die Kinder tun das
noch und protestieren eine Weile, doch die Erwachsenen kiitmmern sich nicht
um die Fragen, die darin zum Ausdruck kommen. Widerstand wird wie eh und
je gebrochen.

Darin sehe ich die Probleme, die wir mit einem wirklichen Verstehen, mehr
noch, mit einem Verindern dieser Gesellschaft haben.

Denn der Prozess der Gewalt riickt seit Jahrhunderten, wenn nicht seit
Jahrtausenden von auflen immer mehr nach innen, ins Innere vor und fiihrt so-
gar dazu, dass eine zunehmende ,Identifikation mit dem Aggressor“ geschieht.
Wenn der Widerstand aussichtslos (geworden) ist, wie in ,totalen Institutionen*,
die keinen ,Ausgang“ haben, wird der Widerstand aufgegeben und ein Anpas-
sungs-, ja Akzeptanzprozess kann beginnen. Das fithrte z.B. dazu, dass Frauen
des 18. Jahrhunderts sich selbst als , Hexen“ beschuldigten, autoritire Regime be -
griifdt wurden (und werden), Selbsthass und Schuldgefiihle wachsen, eine ,Mi-
mesis®, als eine ,Anverwandlung“, an Gewaltverhiltnisse stattfindet (s. Genth
2002), und wir uns selbst in Gewalttiter oder Opfer verwandeln (vgl. Renggli
1992, Gruen 2002). Die ,autoritire Persénlichkeit“ ist entstanden (vgl. Adorno
1999).

Schliefilich kommt es sogar zu einer zunehmenden ,, Fetischisierung* der Ge-
walt (vgl. Holloway 2006), d.h. die Gewalt wird als Problemlésungsinstrument
nun perverserweise sogar von vornherein gewollt und nicht blof — noch mur-
rend - fiir verniinftig oder unausweichlich gehalten.

So bewirkt die Kriegs-Gewalt irgendwann einen allgemeinen Glauben dar-
an, dass sie angewendet werden muss und der Krieg immer die ,ultima ratio* fiir
die Beantwortung aller Fragen ist (vgl. Kap.: Thesen zu Frauen und Krieg — Was
heifit ,Krieg als System?).

All dies ist katastrophal, weil es bedeutet, dass sich viele Menschen nicht
mehr gegen Gewalt wehren konnen, sie iitberhaupt nicht mehr erkennen, es sei
denn, sie kommt als ,heifle“ Gewalt, als affektive daher.

Ebenso katastrophal sind die Tabubriiche, die nicht nur im Krieg, sondern
auch davor und danach geschehen. Alltiglich kommt es zu Verletzungen und
Verwundungen, sodass das Kontinuum zwischen Alltag und Krieg nicht mehr

Literatur

Adorno, Theodor W. (1999): Studien zum autoritiren Charakter, Frankfurt
am Main

Caldicott, Helen (2002): The New Nuclear Danger. George W. Bush's Milita-
ry-Industrial Complex, New York

Chossudovsky, Michel (2002a): War and Globalisation. The Truth behind
September 11, Shanty Bay/Ontario

Chossudovsky, Michel (2002b): Global Brutal. Der entfesselte Welthandel,
die Armut, der Krieg, Frankfurt am Main

Clastres, Pierre (1976): Staatsfeinde. Studien zur politischen Anthropologie,
Frankfurt am Main

Delumeau, Jean (1985): Angst im Abendland. Zur Geschichte kollektiver
Angste im Europa des 14. - 18. Jahrhunderts, Reinbek

Descartes, René (1990): Von der Methode des richtigen Vernunftgebrauchs
und der wissenschaftlichen Forschung, hg. von Liider Gibe, Hamburg

Diamond, Jared (2005): Kollaps. Warum Gesellschaften iiberleben oder un-
tergehen, Frankfurt am Main

Dieckvoss, Gerd (2003): Wie kam Krieg in die Welt? Ein archiologisch-my -
thologischer Streifzug, Hamburg

Diirr, Hans-Peter (2007): Fiir Kreativitit und Kooperation, Vortrag bei der
Tagung ,Subsistenz im 21. Jahrhundert“, Tutzing, 22.5.

Eisler, Riane (1993): Kelch und Schwert. Von der Herrschaft zur Partner-
schaft. Minnliches und weibliches Prinzip in der Geschichte, Miinchen

Ernst, Werner W. (1986): Legitimationswandel und Revolution. Studien zur
neuzeitlichen Entwicklung und Rechtfertigung politischer Gewalt, Berlin

Federici, Silvia (2004): Caliban and the Witch. Women, the Body and Primi-
tive Accumulation, New York

Genth, Renate (2002): Uber Maschinisierung und Mimesis. Erfindungs-
geist und mimetische Begabung im Widerstreit und ihre Bedeutung fiir das
Mensch-Maschine-Verhiltnis, Frankfurt am Main/Paris/New York

Gimbutas, Marija (1996): Die Zivilisation der Géttin. Die Welt des Alten Eu-
ropa, Frankfurt am Main

Géttner-Abendroth, Heide (1988): Das Matriarchat I. Geschichte seiner Er-
forschung, Stuttgart

Gore, Al (2006): Eine unbequeme Wahrheit. Die drohende Klimakatastro-
phe und was wir dagegen tun kénnen, Miinchen

13



deln in der ,Verbundenheit alles Seienden“). Dazu braucht es ein vollig anderes
Naturverhiltnis, ein unhierarchisches Geschlechterverhiltnis, endlich wieder
herrschaftsfreie politische Verhiltnisse und ein wieder achtsames Verhiltnis zu
den Generationen, also zur Zeit. Und auch das Verhiltnis zum Transzendenten
miisste eine vollig andere Form annehmen, nimlich statt einer patriarchal-mo-
notheistischen eine erd-spirituelle (vgl. ebd.), in der die Wiirde des Lebens auf der
Erde sowie diese selbst anerkannt werden.

Dahin ist noch ein weiter Weg, wenn er auch von vielen schon beschritten
wird (s. Kumar 2007). Wir haben zunichst einmal damit zu tun, aus dem ,circu-
lus vitiosus, dem Erbe der Gewalt in Form des , Krieg-Systems* herauszutreten,
damit es uns nicht immer wieder einholt, uns weiter verwundet, schwicht und
krank macht, ja umbringt, und mit uns Tiere, Pflanzen und andere Lebewesen.

Ich habe dazu nichts anderes anzubieten, aufler der Bereitschaft, die Armel
hochzukrempeln, mich zusammen mit anderen an die Verbindung der Wunden
zu machen und endlich damit aufzuhéren, an dieses System zu glauben.

12

durchbrochen, kein wirklicher Friede eintreten und das schlecht Gemachte nie
wieder gutgemacht wird oder werden kann (vgl. Werlhof 2006b).

In diesem Drama gibt es entsprechend auch keine Sieger, was inzwischen
selbst die Militirforschung zugibt (vgl. Grossmann 1996), die sich mit Veteranen
beschiftigt, die nicht mehr zuriick in die Zivilgesellschaft finden. Denn die Ta-
bubriiche, die etwa mit der Beseitigung uralter Tétungshemmungen begangen
wurden und menschheitsgeschichtlich von grofer Bedeutung sind, kénnen
nicht mehr aufgefangen, geschweige denn verséhnt werden. Der heimgekehrte
Soldat erkennt sich selbst als Gewalttiter und kann nichts (mehr) dagegen tun.
Es kann ihm auch nicht ,geholfen“ werden, weil die Schuld, die er als Teil der
Kriegsmaschine auf sich geladen hat, tatsichlich nicht wieder gutgemacht wer-
denkann.

Dieses Dilemma wird bei uns nicht (an-)erkannt, denn dann miisste aner-
kannt werden, wie durch und durch gewalttitig unsere Gesellschaften sind. Da
die Gewalt jedoch angeblich keine ist, da sie ja Vernunft ist, werden bisher keine
Mafnahmen entwickelt, um der Tatsache zu begegnen, dass sie existiert und un-
geplante, nicht gewollte und zudem aufierordentlich dramatischen , Neben“-Fol-
gen hat. Diejenigen, die mit Gewalt zu Gewalttitern gemacht worden sind, wer-
denjedenfalls anschliefdend damit alleingelassen.

Wir kénnen nur damit anfangen zu verhindern, dass das so weitergeht.
Genau diesen Widerstand aber kann die Gesellschaft nicht zulassen, weil sie sich
dann selbst infrage stellen wiirde.

Deswegen nenne ich dieses System, welches schlieflich entstanden ist und
dessen Durchsetzung und Verallgemeinerung wir heute erleben, ein , Kriegssys-
tem,,. Die Gesellschaft ist als Kriegssystem organisiert. Es ist eine Form der Orga-
nisation, die aus dem Krieg kommt und im Inneren weiterwirke, bis es kein
,Draufien mehr gibt, wie das Adorno genannt hat (vgl. Horkheimer/Adorno
1989).

Die Gesellschaft ist dann irgendwann ginzlich wie eine ,Kriegsmaschine*
organisiert, bis der Krieg zum ,reinen Krieg“ (vgl. Virilio/Lotringer 1984) wird, ei-
nem Zustand, in dem Ziviles tiberhaupt keine Rolle mehr spielt und der der Lo-
gistik des Krieges vollstindig unterworfen ist, auch wenn gerade ein angeblicher
Frieden herrscht.

Mit der neoliberalen Globalisierung erleben wir die Verbreitung dieses
Kriegs-Systems in der ganzen Welt und seine Vertiefung bis hinunter in die See-
len, nun auch die der Frauen und Kinder.

Das ist der Moment, in dem wir jetzt endlich eine Bremse ziehen miissen.
Es sei denn, wir wollen, dass die Beschidigung des Lebens, unser eigenes und
das unserer Nachkommen eingeschlossen, weitergeht, und wir glauben, dem
nichts entgegenhalten zu kénnen.



Warum findet das alles statt? Es ist ja eigentlich vollig irrational und unlo-
gisch, denn die Ratio von Erfassung, Unterwerfung und Beherrschung macht
nicht nur krank, und zwar alle Beteiligten, sondern sie braucht auch einen
Grund. Wozu Herrschaft als System, ja als Kriegs-System? Das ist menschheits-
geschichtlich ja gerade nicht vorgegeben gewesen. Denn es gab die meiste Zeit
itber und in den meisten Gegenden der Welt wesentlich kliigere soziale Ordnun-
gen.

Der Grund fiir unser Dilemma ist das, was ich , Patriarchat“ nenne (s. Werl-
hof 2006a). Das Patriarchat ist die Tiefenstruktur der gegenwirtigen kapitalisti-
schen Gesellschaft. Ich bezeichne sie als kapitalistisches Patriarchat (vgl. Werlhof
2006¢). Es ist die konkrete Weiterentwicklung einer Utopie, die darin besteht,
ein Gesellschaftssystem anzustreben, das sich jenseits der naturgegebenen Ord-
nung, der Naturzyklen, sowie jenseits der Frauen bewegt. Patriarchat ist die
Utopie von einer minnergeschaffenen Schépfung, einer ,zweiten Genesis“ (s.
Rifkin 1986), einem neuen ,Paradies“, das auch ohne Miitter und ohne Natur
existieren kénnen soll (vgl. Werlhof 2003). Dafiir sorgt der ,technische Fort-
Schritt“.

Die Neuzeit ist die Phase, in der diese Idee — die so alt ist wie das Patriar-
chat selbst und bei Platon schon vorkommt — umgesetzt wird in die Realitit. Erst
in der Moderne soll diese , gnostische* Jenseitsfantasie, die Flucht vor den Schre-
cken, die Patriarchat und Krieg auf der Erde verbreitet haben (vgl. Sloterdijk
1991), beantwortet werden mit einem Projekt und einem Programm der Mach -
barkeit des , Denkbaren, wie Platon sagt. Es ist jenes Denkbare, das gegen das
,bose* Irdische ein ,gutes Jenseitiges fantasiert, das nun auf Erden auch noch
materielle Wirklichkeit werden soll und angeblich kann.

Der Sieg des modernen technischen Fortschrittes, dieses ,alchemistischen
Wunderglaubens“ (s. Werlhof 2000), besteht darin, dass eine solche fiktive Welt
tatsdchlich fiir irdisch moglich gehalten wird. Anstatt also die Beschidigung und
Vernichtung der Welt und ihrer Lebewesen zu beenden, wird ihnen eine ,Alter -
native“ entgegengesetzt, nimlich ihre Ersetzung durch eine angeblich machbare
Kunstwelt, die nichts mehr mit der realen Welt zu tun hat, ja deren Verschwin-
den auch noch voraussetzt (vgl. Jaeger 2008). Welch ein Lob der Gewalt!

Ich nennen dieses Projekt alchemistisch, weil fiir mich die Alchemie diejeni-
ge Wissenschaft ist, die mit der List gegeniiber der Natur operiert und schon
frith, nimlich bereits in der Antike, die Rationalitit der Gewalt gegeniiber der
Natur (und den Frauen) als Klugheit, Raffinesse und Fortschritt behauptete. Die
Natur wird entsprechend erst als zu iiberwindende, dann als bése und dimo-
nisch und schliefilich als bloRRer lebloser Stoff — in der Tat, das Verfahren meint
ja auch wirklich den ,Tod der Natur“ (vgl. Merchant 1987) — definiert, sodass wir
angeblich mit ihr machen konnen, was wir wollen. Die Natur wird in der Moder-

10

ne ja nicht mehr als lebendig betrachtet, sondern als Mechanismus oder als Ma-
schine, wie zuerst bei La Mettrie und Descartes (vgl. La Mettrie 1988, Descartes
1990), die die viel ilteren alchemistischen Prinzipien itbernahmen und , moder-
nisierten”.

Es ist wie mit den Frauen: Die bdse, dimonische, wilde ,Hexe“ ist im Laufe
des 17. Jahrhunderts langsam verschwunden. Sie ist gettet worden. Jetzt ist sie
nur noch Kérper — von corpus, der Leichnahm -, leblose ,Materie“, Mutter-Stoff,
,Hausfrau, ,schwach®, geistlos, willenlos, verfiigbar.

Die angeblich gelungene Beherrschung der Natur-Stoft-Materie-Frau wurde
ab dem Zeitalter der , Aufklirung vorausgesetzt. Sie sollte den Weg bereiten fiir
die sogenannte ,Vervollkommnung“ bzw. Ver-Wertung der Natur/Frau. Der
Raubzug der Krieger sollte erweitert werden, um die Aneignung dessen zu si-
chern, was die alchemistische Transformation der Welt in einem neuen ,Reich-
tum“ hervorbrachte und bis heute hervorbringt. So kann die Pliinderung fortge-
setzt werden: durchs Gold/Geld-Machen Leben/Waren-Machen und schlieflich
»,Menschen“-Machen (vgl. Schmélzer 2005) oder gar ihren ,Ersatz“ (vgl. Schirr-
macher 2001).

Die Alchemie war der erste Versuch der Ratio, sich durchzusetzen, und
auch der erste Versuch, das Maschinenprinzip zu formulieren, also die Zertei-
lung der Welt, d.h. der Mord an ihr, und die Neuzusammensetzung der Teile zur
»,Maschine“, die von auflen mit ,Energie“ angefiillt und gesteuert und damit
scheinbar ,belebt“ wird (vgl. Genth 2002).

Das wire eine Technik-Debatte, die uns die Augen iiber uns selbst 6ffnen
wiirde!

Das Komische ist, dass dieses Verfahren mit der Welt und dem Leben, das
jetzt als Idee ein paar tausend, als Praxis aber erst zwei- bis vierhundert Jahre alt
ist, in den Képfen herumrumort, aber nicht hinterfragt wird. Dazu gibt es im
Allgemeinen keine Theorie und keine Auseinandersetzung (vgl. ebd.). Im Gegen-
teil, dieses Verfahren wird vorausgesetzt, (un-)bewusst geglaubt, dient als ,Er-
klirung“ und bald vielleicht als Entschuldigung fiir das, was wir der Welt und
dem Leben antun. Denn angeblich schaffen wir auf diese Weise eine ,,alchemisti-
sche*, nimlich neue und viel bessere, ,héhere* und vollkommenere Welt, eine
kinstliche Welt, die nach dem Tod der Natur und dann sogar auf ewig endlich
moglich sein soll.

Dieses Bild von Welt und Natur, Frau und Mann, Leben und Tod miissen
wir so schnell wie moglich dndern. Zunichst ginge das dadurch, dass wir vom
Glauben an die angeblichen Wunder abfallen und uns neu mit einer lebens-
freundlichen, durch und durch irdischen Zivilisation befassen, in der Geist und
Materie wieder als miteinander verbunden, nimlich als ,Verbundenheit alles
Seienden“ gesehen werden (vgl. Werlhof 2007b; Kap. Fithlen, Denken und Han-

11



