Warum werden gerade Frauen und der grifite angebliche dritte“ Teil der

Welt als , Natur“ betrachtet, gehalten und behandelt als Objekte, die straflos
anzueignen, auszubeuten und zu vernichten sind, als wéve das ein

Kavaliersdelikt? Warum gelten auf der anderen Seite der kleinere Teil der
Welt, eben jene Kavaliere und allgemein Minner, speziell weifSe, offenbar als

JGesellschaft“, Subjekte, eigentliche ,Menschen“? Was soll diese scheinbar

natiirliche, weil an Biologie oder Geographie festgemachte
Gegeniiberstellung von , Schwarz* und ,\WeifS“, ,Mann“und , Frau‘, Evdteil x Craubpia VON WERLHOF
und Erdteil y bedeuten?

ZUM NATUR- UND
GESELLSCHAFTSBEGRIFF IM
KAPITALISMUS

1983

ANARCHAFEMINISMUS BIBLIOTHEK




In diese Sammlung wird vorrangiy das aufgenommen, was aus den Archiven
eines radikalen Feminismus recht selektiv ausgegraben wurde und was
weniger eine ,anarchafeministische“ oder anarchistische Diskussion
wiederspiegelt, sondern das von dem ich — und vielleicht auch die eine oder
andere gelegentlich zu dieser Sammlung beitragende Person — mir vielmehr
erhoffe, dass es eine solche Diskussion, also eine spezifisch anarchistische
Diskussion rund um Patriarchat inspirieren mage.

Diesen und viele weiterve Texte findest du auch digital unter
anarchafeminismus.noblogs.org
Login: anarchafeminismuslesen
Zugangsdaten: R7MCeal1BsNHk

Kontakt ist und bleibt weiterhin: anarchafeminismus-bibliothek@riseup.net



»Natur“versus ,Gesellschaft“

arum werden gerade Frauen und der gréfite angebliche ,dritte”

W Teil der Welt als , Natur“ betrachtet, gehalten und behandelt als

Objekte, die straflos anzueignen, auszubeuten und zu

vernichten sind, als wire das ein Kavaliersdelikt? Warum gelten auf der anderen

Seite der kleinere Teil der Welt, eben jene Kavaliere und allgemein Méinner, speziell

weille, offenbar als ,Gesellschaft, Subjekte, eigentliche ,Menschen? Was soll

diese scheinbar natiirliche, weil an Biologie oder Geographie festgemachte

Gegentiberstellung von ,Schwarz und ,\Weifl*, ,Mann und ,Frau®, Erdreil x und
Erdteil y bedeuten?

Die Vorstellung von ,Natur und ,Gesellschaft“ oder ,Mensch“ und ,Nicht-
Mensch*ist nicht immer und tiberall dieselbe (gewesen). Das gilt zunéchst einmal
fiir die Unterscheidung von ,Natur“ und ,Nicht-Natur, als die Art der
Dichotomisierung des Ortes, wo die Trennlinie zwischen beiden gezogen wird:
Wo hért ,Natur® auf und fingt ,Nicht-Natur“an?

Zum anderen ist auch die Vorstellung des Verhiltnisses zwischen ,Natur“
und ,Nicht-Natur“ nicht immer die gleiche (gewesen). Erst die Entstehung einer
Weltskonomie, nimlich des kapitalistischen ,Weltsystems* (1. Wallerstein), hat
der alten Idee des ,Machet euch die Erde untertan zum endlichen Durchbruch
verholfen, ja sie zur allgemeinen geistigen Grundlage des ,Kulturmenschen®
gemacht. Spitestens seit dem 15./16. Jahrhundert — und zwar im Zusammenhang
mit den Entdeckungen - beginnt man, das Verhiltnis zwischen ,Natur“ und
4Nicht-Natur“ als Gegensatz zu begreifen und dariiber hinaus als Hierarchie, als
notwendige Unterordnung des einen unter das andere, und zwar der ,Natur“
unter die ,Nicht-Natur® (siche N. Elias). Was wir heute unter ,Natur* verstehen,
ist also nicht natiirlich, sondern historisch, gesellschaftlich bedingt. ,Natur“ kann
tiberhaupt erst dann definiert werden, wenn auch ein Gegenteil dazu definiert
wird. Unser heutiger Natur- und Gesellschaftsbegriff kénnen also nur gleichzeitig
entstanden sein, sie gehéren zusammen wie die zwei Seiten einer Medaille. Es ist
also im Grunde nicht méglich, tiber die ,Gesellschaft®, die ,Menschen“ zu reden,
nachzudenken, mit ihnen umzugehen, ohne das gleichzeitig nicht auch mit der
JNatur zu tun. Genau das hat unsere arbeitsteilige Wissenschaft immer zu
verhindern gewufit. Sie hat verbissen verteidigt, anstatt zu untersuchen, was thr
vorgegeben war: die Arbeitsteilung. Unsere Gesellschafts-Wissenschaften handeln
angeblich gerade nicht von Natur. Auch die Natur-Wissenschaften handeln
angeblich gerade nicht von Gesellschaft.




Der Naturbegriff: Menschen als ,, Natur“

Der Naturbegriff hat zunichst einmal mit Natur im Sinne der Wiese
drauflen vor der Tiir nichts zu tun. Er meint nicht ,griiner Baum und wilder
Kranich* (M. Bookchin). Er hat nichts mit dem zu tun, was wir vielleicht immer
noch unter Natur ,als solcher” verstehen. Der Naturbegriff ist nicht von der
Biologie, sondern nur von der Okonomie her zu erkliren, er unterscheidet nicht
zwischen Mensch und Tier, sondern zwischen Mensch und Mensch, und er ist
nicht immer der gleiche.

Aus der Sicht der Herrschenden (seien es ,\Weifle*, Unternehmer — private
wie 6ffentliche — oder auch nur der [Ehe-]Mann) ist banalerweise jeweils alles das
,Natur“, wofiir sie nichts bezahlen oder bezahlen wollen, was sie nichts (oder
mdglichst wenig) kosten soll. Das ist alles, was sie sich durch Raub (anstatt Tausch)
aneignen kénnen, und dariiber hinaus alles, was sie nicht erneuern und erhalten
wollen. Dieses ,Was“ ist tendenziell alles, nimlich der ganze Erdball samt seinen
Produkten, Waren und Menschen.

In einem gegebenen historischen Moment wird speziell alles das als , Natar*
behandelt, was gerade als ,input* in den Skonomischen Prozefd gebraucht wird.
Das sind - soweit durchsetzbar - die bendtigten Bdden, Bodenprodukte,
Bodenschitze, Handwerks- und Industrieprodukte, Dienstleistungen und vor
allem die Menschen, die dabei arbeiten sollen: denn ohne menschliche
Arbeitskraft wire keines der anderen Produkte verfiig- und verwert-bar. Das
Was“ ist also in letzter Instanz ein ,Wer'. Was auch immer fiir den
Produktionsprozefl jeweils verflighar sein muf}, Arbeitskraft mufl unbedingt
dabei sein, im Betrieb wie in der Familie.

Aufler ihrer Verfiigbarkeit sollen diese Produkte und Produktionsmittel,
gerade auch die Arbeitskrifte, noch méglichst billig sein. Thre eigene Produktion
und Reproduktion, ihre Entstehung und Erhaltung vor, wihrend und nach ihrem
Gebrauch soll also dem, der sie (ge-)braucht, méglichst keine oder geringe Kosten
verursachen. Vor der herrschenden Logik, der Logik der Herrschenden her
gesehen, besteht also eine Tendenz, jeweils méglichst viele Ressourcen, Produkte
und vor allem Menschen (als Triger von Arbeitskraft) so zu behandeln, als wiren
sie Natur, die gratis, wie Luft z.B., zur Verfligung steht. Ideologisch gesehen
dufert sich das darin, dafd sie zur ,Natur®, zur Sache, zum Objekt, zum Nicht-
Menschen eklirt werden. Die Arbeit dieser Menschen wird dadurch zur Nicht-
Arbeit, zur Biologie, erklirt, ithre Arbeitskraft erscheint als Naturressource, ihr
Produkt als Naturvorkommen (vgl. M. Mies 1980a).




Wir haben es also mit einer Ausweitung des Naturbegriffs auf tendenziell
alle Menschen sowie ihre Arbeit und ihre Produkte zu tun. Davon sind nicht nur
Frauen, Farbige und allgemein Lohnlose betroffen, sondern letztlich auch weife
minnliche Lohnarbeiter. Im Gegensatz zu den iiblichen Annahmen iiber eine
stindig zunehmende ,Vermenschlichung oder ,Vergesellschaftung” und somit
Einengung dessen, was als Natur begritfen wird, ist die Tendenz umgekehrt. Es
findet eher eine ideologische und materielle  Vernatiirlichung® oder
JVerweiblichung statt. Ausgehend vom Idealtypus unserer ,Natur“, der
weiblichen Hausarbeit und Hausfrau (wie auch des ,Wilden in den Tropen),
kénnte diese Tendenz auch als ,Hausfrauisierung bezeichnet werden (V.
Bennholdt-Thomsen 1979, M. Mies 1980b).

»Naturhaftigkeit“von Arbeit

,Natiirlichkeit“ heifRt zunichst einmal Armut trotz Arbeit: Nach Daten der
UNO leisten Frauen weltweit, die Hausarbeit mitberechnet, zwei Drittel aller
Arbeitsstunden. Das bringt ihnen nicht mehr als ein Zehntel des Welteinkommens
und ein Hundertstel des privaten Eigentums ein (Frankfurter Rundschau,
26.7.80).

Ahnliches gilt fiir die Dritte Welt, mit den Worten eines, der in Soweto
(Stidafrika) lebt: ,Ich besitze tiberhaupt nichts in diesem Land, einfach deshalb,
weil ich schwarz bin“ (FR, 20.6.80).

Was dem &konomischen Prozefd praktisch kostenlos zur Verfligung steht
und darin verwertet, in ,Wert“ verwandelt wird, erweckt den Eindruck, tatsichlich
nichts gekostet zu haben, blof? weil es die NutzniefRer nichts gekostet hat. Die zur
,Natur“ erklirten Menschen, Produkte und Institutionen scheinen vom Himmel
gefallen zu sein, vom lieben Gott, dem weiflen Mann, den Unternehmern,
Zuhiltern und Ehe-Minnern in den ,SchofR“ gelegt worden, ,immer schon
dagewesen” zu sein.

Jedoch, es sind Kosten entstanden, wenn auch fiir andere: die Natur und die
dazu Erklirten. Es handelt sich um die sogenannten ,sozialen‘ Kosten, quasi
saulerdkonomische” Kosten, so als gibe es ,,Okonomie® nicht auch vor, hinter und
neben der Fabrik (vgl. K. W. Kapp). Es diirfte bereits klar sein, in wessen Interesse
der Okonomie-Begriff so eng gefafit ist, dafd er nichts von dem erfalt, was diese
JOkonomie* iiberhaupt erst mdglich macht, und nichts davon, was ihre Folgen
sind. Die ,sozialen Kosten der Umweltzerstérung z.B. werden eben wie
,hatiirliche“ Kosten betrachtet, Kosten, die die Natur bzw. die ,Natiirlichen zu
tragen haben. Die Schiden werden jedenfalls nicht von ihren Verursachern




getragen. Wie die Luft und das Wasser, die Wilder und der Boden werden auch die
Bodenschitze gepliindert.

,Die Welt gilt als auszubeutende Mine“ (G. Anders) und ,das einzige, was der
Kapitalismus einmal hinterlif3t, ist: ein Loch im Boden® (J. Galtung), die Welt als
vergewaltigte Jungfrau oder als Zwangshure.

Auch die Lohnarbeiter haben ,soziale* Kosten, diejenigen nimlich, die nicht
mit dem Lohn abgegolten werden bzw. iiberhaupt nicht mit Geld
wiedergutgemacht werden kénnen: die physischen und psychischen Verluste, die
ihnen durch den Arbeitsprozef’ entstehen und die sie wieder auszugleichen
versuchen miissen, wollen sie weiter arbeiten und leben. Sie miissen diese Kosten
alleine tragen, wenn sie keine Frau haben. Deswegen haben sie meist eine. Wieviel
von diesen ,menschlichen Kosten iiber die Hausarbeit auch immer auf die Frauen
abgewilzt werden (kdnnen), sicher ist, dafd die Frauen und die in ihrer Mehrheit
ebenfalls unentlohnt arbeitenden Menschen in der Dritten Welt so systematisch
wie niemand anders sonst dazu herangezogen werden, so weit wie irgend méglich
fiir die Folgen dieser schlichten Auspliinderung der ganzen Welt aufzukommen
sowie die Méglichkeit dafiir tiberhaupt erst — und immer wieder — herzustellen:
Rohstoffe und Arbeitskraft. Dieser Raub und Raubbau wird uns ebenso
systematisch verschwiegen. Er pafit nun wirklich nicht in das Bild unserer so
ungeheuer liberalen und demokratischen, so komplex und subtil organisierten
JTausch-Gesellschaft, die ganz ,aus sich selbst heraus“ zu so immensen
dkonomischen Leistungen fihig (gewesen) sein soll.

»Soziale“ Kosten zu tragen heif¥t, an ihnen zugrunde zu gehen und/oder eine
Arbeit zu tun, die in irgendeiner Weise diese Auspliinderung wettmacht oder
wenigstens mildert. Denn die meisten Menschen méchten ja gerne weiterleben,
selbst wenn sie schon allein dadurch wieder zur Beute werden. Diese Arbeit, sich
ausbeutbar zu erhalten und fiir die Beute anderer zu sorgen, bleibt
selbstverstindlich, ,natiirlich®, unentlohnt. Sie geschieht ja nicht freiwillig,
sondern gezwungenermaflen, mufd geschehen. Warum sollte sie daher entlohnt
werden? Sie ist die heutige Form der Zwangsarbeit.

Fiir diejenigen, die sie nicht zu tun brauchen, im allgemeinen die Weiflen,
die Kapitalisten und die meisten Lohnarbeiter, ist diese Arbeit ,unsichtbar“. Sie
sehen sie nicht oder gucken weg, weil nicht ,Arbeit sein kann, was nicht sein darf:
Arbeit im Dunkeln, im Schatten (. Illich) der ,eigentlichen, der Lohnarbeit. Doch
diese Arbeit kostet ,die Okonomie“ nicht nur nichts, sie bringt ihr auch noch etwas
ein. Fiir die Schattenarbeiter, die ja nicht zu dieser ,Okonomie* gezihlt werden,
bedeutet das auf der anderen Seite doppelte Ausbeutung. ,Die Okonomie* zwingt
sie, zweimal praktisch kostenlos zu arbeiten. Einmal, um riesige Mengen billigster
Rohstoffe und Arbeitskrifte zu produzieren und zum zweitenmal, um die damit
und daran von ,der Okonomie* angerichteten Schiden umsonst zu reparieren. Es

6

allen und allem und damit in der , Emanzipation von der Natur, in der Freiheit von
ihr und ihren Schranken.

Wenn sich dieser Evolution Hindernisse in den Weg stellten, wurden
,Schuldige“ gesucht. Wihrend der Krisen und Kriege fand man sie nicht etwa in
den Kapitalisten, sondern in der ,Natur‘: in den Frauen, Auslindern, den
LAnderen, dem Nachbarn, dem Feind, in der Dritten Welt. Das Ideal des ,reinen“
Kapitalverhiltnisses als von ,Natur“ ungehinderten, tiber sie erhabenen, von ihr
nicht mehr beschmutzbaren, der Rakete gleichenden ist bis heute Ideal geblieben
und wird es wohl auch bleiben. Seine Realisierung ist aus der Sicht des
Kapitalverhiltnisses zwar stindig anzustreben, gleichzeitig jedoch objektiv
unméglich. Dieses Erreichen-Wollen und doch Nicht-Konnen ist als Bewegung und
Prozefd verstanden, der eigentliche, der impotente Charakter der kapitalistischen
Produktionsweise.

Eine Befreiung von der Natur wire das Ende dieser Proeduktionsweise. Ihre
JVervollkommnung* wire thr Tod.

In der Tat verliuft der Prozef’ ganz anders, als das Ideal es ,vorschreibt”.
Gerade nicht die Lohnarbeit ist dabei, sich zu verallgemeinern, sondern der
Idealtypus der Hausarbeit und andere Formen von Nichtlohnarbeit. Die Not der
Kapitalverwertung ist so grof}, daf} die Natur nicht mehr ausreicht, sie mufl
kimstlich geschaffen werden, um tiberhaupt noch Lebendiges vorzufinden, das
dem nimmersatten Leichnam Kapital zugefiithrt werden kann, und zwar immer
mehr durch Raub und direkte Gewalt, die Methoden der lingst tiberwunden
geglaubten Phase der ,urspriinglichen Akkumulation. Die Beherrschung der
Natur wird immer mehr zum Problem anstatt weniger, nicht, weil sie so
unitberwindlich wire, sondern weil sie zerstért wird, aus dem Gleichgewicht
gerit, gar nicht mehr da ist.

(-]

Aus: Claudia von Werlhof, Maria Mies, Veronika Bennholdt-Thomsen.
Frauen, die letzte Kolonie. 1983.

23



werden, geben sie doch ihr Leben hin, ganz zu schweigen von den
Nichtlohnarbeitern, speziell den Frauen. Schlimmer noch, in unserem Gespalten-
sein, unserer systemimmanenten Schizophrenie, vermégen wir kaum noch zu
erkennen, dafl die in diesem System realisierbare ,Natiirlichkeit“ und
»Menschlichkeit“ eine Perversion unserer mdéglichen Natiirlichkeit und
Menschlichkeit sind.

Die Behauptung der ,Gesellschaftlichkeit gerade von Sachen,
versachlichten Beziehungen, Teilen von Arbeit, verdinglichter Arbeitskraft, Teilen
von Menschen und tiberhaupt nur kleinen Gruppen von Menschen, die darin ihren
Realititsgehalt findet, dafy diese Dinge, Arbeits- und Menschenteile auch so
behandelt werden, nimlich als ,Gesellschaft®, gilt auch fiir die Natur selbst.
Gesellschaft gilt als ,Natur“ und Natur gilt als ,Gesellschaft“. Menschen werden
wie ,Natur“ behandelt, um sie wie Tiere — eben unbezahlt — ausbeuten zu kénnen.

»Befreiung“von Natur als Tod der
kapitalistischen Produktionsweise

So, wie die Gesellschaftlichkeit von Menschen und ihrer Arbeit geleugnet
wird, wird umgekehrt auch die Naturhaftigkeit oder besser Naturabhingigkeit
der ,Gesellschaft, der Menschen, der Waren und des Kapitals geleugnet. Die Ware
giltals beliebig, und das heifstunbegrenzt, produzierbar. Genau diese , Eigenschaft“ hebt
sie aus der Natur heraus, unterscheidet sie von ihr, der beschrinkten und
beschrinkenden. Fortschritt besteht daher nicht nur in der Beherrschung,
Aneignung, Unterwerfung und Ausbeutung der Natur (oder ,Natur), sondern ist
letztlich die ,Befreiung” von ihr und ithren Schranken, die Unabhingigkeit von der
Natur und den Frauen, und dabei in erster Linie von der Gebirfihigkeit, dem
Boden und den Bodenschitzen bzw. deren sogenannter ,Knappheit“.

Der Erkenntnis des Widerspruchs, dafd sich das Kapital nur menschen- und
naturzerstérend verwerten kann, stand bisher der Fortschrittsglaube im Wege,
nidmlich der Glaube an die Méglichkeit der endgiiltigen Uberwindung natiirlicher
Schranken im ,reinen” Kapitalverhiltnis. Der Weg dorthin wurde vorgestellt als
eine Art Evolution in Richtung auf die Verwandlung aller Arbeit in Lohnarbeit,
aller Produkte in Waren, allen Raubes in Tausch, aller direkten Gewalt in indirekte,
aller Menschen in ,Freie”, Gleiche, Miindige, Staatsbiirger etc. Die Utopie dazu
befafite sich vor allem mit der Frage der Abschaffbarkeit von Arbeit iiberhaupt, da
diese (fast) vollstindig von Maschinen zu erledigen sei. Das Versprechen dieser
Utopie bestand andersherum formuliert, in der totalen Vergesellschaftung von

22

bleibt ithnen gar nichts anderes tibrig, falls sie tiberleben wollen. Dieses ureigenste
Interesse gilt es zu nutzen. Zuvor mufd es in dieser Form aber erst hergestellt
werden. Es miissen dazu nur die richtigen Bedingungen geschaffen, nimlich den
Leuten so lange und so griindlich ihre vormalige Kontrolle iiber Boden, Gerite,
Kenntnisse und sich selbst entzogen werden, dafd sie nichts weiter besitzen als
ihre nackte Arbeitsfihigkeit. Nur noch durch sie kénnen sie nun tiberleben. Sie
werden also auch dann arbeiten, und zwar jede Arbeit tun miissen, wenn sie dafiir
nicht oder kaum entlohnt werden. Dabei ist - im Gegensatz zur
vorkapitalistischen Zwangsarbeit — noch nicht einmal einer nétig, der stindig mit
der Peitsche dahinter steht.

Wenn Arbeit mehr erzeugt, als sie kostet, dann gilt das auch fiir die Arbeit,
die gar nichts kostet. So gesehen ist Lohnarbeit fiir die ,Okonomie* eigentlich
ziemlich teuer, mehr noch die allgemeine ,Proletarisierung” auch nicht im
entferntesten bezahlbar. Sie hat deswegen auch nicht stattgefunden und wird -
entgegen den iiblichen Vermutungen - auch in Zukunft in unserem System nicht
stattfinden kénnen.

Es ist schon merkwiirdig, daf? selbst unsere ,Systemkritiker immer noch als
Jnocht nicht“-, ,nicht- oder gar ,pri‘-kapitalistische Riickschrittlichkeit
identifizieren, was das Ergebnis des gewaltigen Fortschreitens des Kapitalismus
tiber den Globus und dessen Verwandlung in eine einzige ,Naturressource® fiir
jenen ist. Eben deshalb sind weltweit die ,Proletarier” so rar, nicht der Tradition,
sondern der Moderne wegen.

Es ist eine ideologische Leistung ersten Ranges, uns wiederum als , Natur*
weisgemacht zu haben, was das Resultat einer jahrhundertelangen Gewaltorgie
gegen die Natur ist. Immerhin ist die Zwangsbewirtschaftung der Mehrheit der
Weltbevilkerung dabei herausgekommen, der Frauen und Farbigen. Dazu
mufdten sie erst als Gefahr beschworen, daraufthin immer wieder gejagt und
vernichtet, anschliefend gehirngewaschen und dressiert werden: erzogen,
zivilisiert, missioniert, kultiviert. Von ,naturhaft“-bésen Hexen und Wilden zu
ebenso ,von Natur aus“ passiv-duldsamen Arbeitstieren abgerichtet, sollen sie
auch noch selbst glauben, ,dafd Fortschritt und Zivilisation mit der Ankunft des
weiflen Mannes ... begannen, ... die (Rassen- wie Geschlechter-, Verf.) Apartheid
gottgewollt und die gehorsame Unterordnung die 'natiirliche' Rolle des schwarzen
Mannes (wie aller Frauen, Verf.) seien®.



Schranken der Natur und Notwendigheit
des Monopols iiber Frauen und Boden

Die Grenzen zwischen ,Natur“ und ,Nicht-Natur“ mdgen aus
dkonomischen, politischen oder ideclogischen Griinden zu bestimmten Zeiten
noch so flexibel sein, in der Frage, inwieweit auch die Lohnarbeiter wieder ,in die
Natur zuriickgeschickt werden. Es gibt dennoch Schranken in der Behandlung
als ,Natur, die in unserem System zwar tiber- aber nicht unterschritten werden
kénnen. Es sind die Schranken der Natur selbst (ochne Ginsefiifschen).

Diese im wahrsten Sinne natiirlichen Schranken sind gesetzt durch die
Tatsache, dafd es niemals beliebig viele Bodenschitze geben kann. Arbeitskrifte,
Boden und Bodenschitze kénnen nur entdecke, erobert, verwertet, angeeignet,
transformiert und zerstdrt werden. Kapital allein kann noch nicht einmal das,
geschweige denn gebiren, den Boden vermehren oder Bodenschitze hinzaubern,
wo keine sind. Aus Kapital als solchem entsteht nichts. Es ist tot. Kapital ist
vergangene, ,tote” Arbeit. Ein Geldschein oder eine Maschine fiir sich genommen
sind ein Tetzen Papier und ein Haufen Schrott. Kapital lebt“ erst durch ein
Verhiltnis, als Kapitalverhiltnis, indem es zum menschlichen Leben, lebendigen
Menschen in Beziehung gesetzt wird (vgl. das Vampirthema in Literatur und
Horrorfilm). Die Maschine hat erst einen Sinn oder zumindest Wert, wenn
jemand sie in Gang setzt. Im Zweifel kann auch chne Maschine, es kann aber nie
ohne Menschen preduziert werden.

Auch mit dem nichtmenschlichen Leben, der nichtmenschlichen, dufleren
Natur kann Kapital nur tiber Menschen in Beziehung gesetzt werden. Selbst der
schénste Traktor bewegt sich nicht von allein iiber das Feld. Es miissen also
Menschen her. Dazu werden Frauen, wird der Uterus gebraucht. Der Uterus
wiederum kann nicht beliebig viele neue Menschen hervorbringen, selbst wenn
man thn in eine Geb4irmaschine verwandelte. Von ihrer Abhingigkeit vom Uterus
konnten sich die Manner und speziell die Kapitalisten zu ihrem Leidwesen bisher
nicht befreien. (Statt dessen ,erschufen” sie den ,schépferischen Geist, Gott,
Unternehmer und Mann.) Da es keinen Ersatz fiir den Uterus gab noch gibt,
waren die Frauen als dessen ,Triger” die ersten Menschen, die die Minner unter
Kontrolle bringen muflten, und sie werden die letzten sein, die man sich von
dieser Kontrolle wieder befreien liefle. Minner allgemein und Kapitalisten
insbesondere konnten und kénnen gerade heute unter keinen Umstinden darauf
verzichten, ausgerechnet die Gebirfihigkeit nicht zu kontrollieren (sie es zu threr
Ausweitung oder zu ihrer Einschrinkung), handelt es sich doch dabei um die
Hervorbringung  des  wichtigsten, weil einzig nicht verzichtbaren

Garantie auf eine Frau, und das heifdt auf ihre Ausbeutung als ,natiirliches*
Objeke. Diese auflertarifliche, lebenslange Lohnzulage hat bisher noch kaum ein
Lohnarbeiter abgelehnt, selbst dann nicht, wenn thm dadurch der ,normale* Lohn
auch noch gekiirzt werden konnte. Im Gegenteil, die Aussicht, mit der Lohnarbeit
auch noch die Frau zu verlieren, macht ihm offenbar mehr zu schaffen als
Lohnhéhe, Ausbeutung und Entfremdung zusammengenommen. Kénnte das —
abgesehen von ideologischen Griinden - auch daran liegen, daf die (méinnlichen)
Lohnarbeiter gar nicht die ,Hauptproduzenten im Kapitalismus sind, weil sie tote
Dinge, ,leichenhafte“ Waren produzieren (miissen), ihre Frauen aber lebendige
Arbeitskraft? Erinnern wir uns: was interessiert das Kapital an der Arbeitskraft?
Thre Lebendigkeit. Das, was es selbst nicht ist. Es ist nicht die Ware Arbeitskraft,
der verdinglichte, vereinheitlichte, disziplinierte und dadurch pauschal niedrig
entlohnbare Objekt-Teil des Arbeiters, der fiir das Kapital am interessantesten ist.
Dieser wird zwar entlohnt und deshalb meinen die Arbeiter, ihre Warenhaftigkeit,
der ,gesellschaftliche Charakter threr Arbeit, ihre ,Menschlichkeit“ in diesem
Sinne sei das Wesentlichste an ihnen, sei ihre Identitit. Damit sitzen sie dam
ganzen Schein dieser ,Produktions-“ oder besser ,Zerstérungsweise“ auf. Sie
(miissen) glauben, daf sie um so ,menschlicher sind, je mehr sich ihre
Arbeitskraft in Ware verwandelt (je permanenter ihre Beschiftigung, je héher der
Lohn ist, vgl. gewerkschaftliche Forderungen), ja, je mehr sie selbst zur Ware, zur
Maschine werden (vgl. die Ideale der Arbeitsdisziplin, -moral, den Puritanismus
und die Organisationsformen der Arbeiterbewegung).

Doppelcharakter der Arbeitskraft als
domestizierter Natur

Der Doppelcharakter der Arbeitskraft, ihr Charakter als genormter Ware wie
als lebendiger Potenz, menschlicher Naturkraft, wird durch den kapitalistischen
Gesellschaftsbegriff und die thm zugrundeliegende ,Realitit” verschleiert. An der
lebendigen Arbeitskraft als domestizierter Natur wird nur mehr noch das
Domestizierte wahrgenommen und die Lebendigkeit, Naturhaftigkeit im
menschlichen Sinne (A. Schmide) verleugnet. Dadurch erscheint der Lohnarbeiter
als ein von seiner als unmenschlich geltenden Natur getrennter, wie umgekehrt
der Nichtlohnarbeiter (bzw. vor allem die Frauen) als von seiner als menschlich
geltenden Gesellschaftlichkeit, seinem Warencharakter getrennter. Dieser Schein
und die ihm zugrunde liegende ,Realitit” im positivistischen Sinne hindern uns
daran zu sehen, wie gering selbst die bestbezahlten Lohnarbeiter entlohnt

21



~Menschen gleich den Kapitalisten ist daher aus mehreren Griinden illusionir:
einmal, weil er sektiererisch beschrinke blieb auf eine Minderheit, die jeweiligen
ménnlichen Lohnarbeiter, so daf} seine Erfolgsaussichten ebenso beschrinkend
blieben (die Gewerkschaften lehnen bis heute die Vertretung von ehemaligen
Lohnarbeitern, Arbeitslosen und Nichtlohnarbeitern, z.B. den Hausfrauen ihrer
Mitglieder, ab, wenngleich diese es selbst fordern, vgl. Hausfrauen in Erwitte).
Zum anderen, weil das Lohnarbeitsverhiltnis sich nicht nur nicht verallgemeinerte,
sondern quantitativ wie qualitativ seit lingerer Zeit und mit zunehmender
Geschwindigkeit riickliufig ist (die meisten Lohnarbeiter auf der Welt sind nicht
permanent beschiftigt), so dafl statt dessen ein Abschieben ,zuriick in die
Natur¢ (Verweiblichung®, ,Hausfrauisierung®, ,Marginalisierung) beobachtet
werden kann. Das zeigt, wie prekir und riicknehmbar die errungenen Erfolge
sind. Und schliefilich — und das ist wahrscheinlich am gravierendsten -, weil das
Lohnarbeitsverhiltnis selbst sowohl die ,Mensch“Werdung im kapitalistischen
Sinne wie die Mensch-Werdung im utopischen Sinne tiberhaupt oder zunichst
einmal gerade verhindert (hat).

Die Illusion, zur ,Gesellschaft* zu gehdren, ist die Lohn-Illusion, ,das Geld in
der Tasche“ (S. James). Die ,Kénigin der Waren“ (Marx) zu besitzen oder nicht
unterscheidet die Menschen deutlicher voneinander als alles andere. Jedoch, der
Lohn wird den Arbeitern nur gegeben, damit sie gerade so viele Waren kaufen
kénnen, um als Arbeitskrifte zu iiberleben samt der nichsten Generation von
Arbeitskriften und den ohne Lohn arbeitenden Hausfrauen. Das heif’t, dafR der
Lohn chronisch zu niedrig ist, um nur annihernd die ,menschliche“ Qualitit eines
Unternehmers zu erreichen. Geradezu grausig aber mutet diese relative
~Mensch“-Werdung im kapitalistischen Sinne an, bedeutet sich doch gerade das
Gegenteil dessen, was im ,eigentlichen” oder utopischen Sinne Mensch-Sein sein
kénnte. Wieso haben es die Lohnarbeiter eigentlich akzeptiert und (teilweise?)
auch noch erstrebenswert gefunden, zur Ware, zum Ding gemacht zu werden?
Warum haben sie geglaubt — und glauben vielfach noch -, ausgerechnet dadurch
zum ,Subjekt der Geschichte“ zu werden, daf sie Objekt der Kapitalakkumulation
wurden? War dieser Objekestatus besser, weil als ,gesellschaftlich” deklariert, als
derjenige, der fortan als ,natiirlich* galt?

Es ist zu vermuten, dafd das ,gesellschaftliche’ Objekt immer noch besser
dasteht, als das ,natfirliche: durch die Macht des Lohns — Macht nicht iiber das
Kapital, sondern tiber die ,natiirlichen Objekte, speziell die Frauen.
Moglicherweise haben die Lohnarbeiter ihre Entfremdung, ihre Degradierung zur
Ware, zum Ding, zum — wenn auch ,gesellschaftlichen* — Objekt nur deshalb
ertragen, weil es allen Nichtlohnarbeitern noch schlechter ging und weil sie zu
ihnen in ein hierarchisches Verhiltnis gesetzt wurden: jeder Lohnarbeiter erhielt
als Kompensation seiner Entfremdung und Ausbeutung das Recht und die

20

Produktionsmittels“: menschliche Arbeitskraft. Noch nie zuvor in der Geschichte
diirfte die Gebarfihigkeit eine solch zentrale Rolle gespielt haben wie in unserem
System. Wie kein anderes vor ihm hat es die Kontrolle dieser Fihigkeit zur
unbedingten Voraussetzung, weil es in noch nie dagewesener Radikalitit vom
grofitmaglichen Raubbau an der Natur — und der menschlichen Arbeitskraft —
abhingt, soviel es auch immer versuchen mége, lebendige Arbeit durch tote zu
ersetzen. (Hierin diirfte der wesentliche Unterschied zwischen dem heutigen und
fritheren Formen des Patriarchats liegen.)

Ahnliches gilt fiir den Boden samt Bodenschitzen, auf die noch immer und
sicherlich auch in Zukunft alle ibrige Produktion, einschlieflich der
industriellen, angewiesen ist. Auf fiir sie gibt es keinen Ersatz. Weil aber auch der
Boden und die Bodenschitze nicht beliebig produzierbar, sondern entweder da
oder nicht da sind, woren auch eine bessere Nutzung mit noch so vielen
Arbeitskriften und Kapital letztlich nichts dndern kann, miissen auch sie unter
allen Umstinden unter Kontrolle gebracht werden.

Was natiirlichen Begrenzungen unterworfen ist, erscheint in unserem
System als von Natur aus knapp. Kapital ist unersittlich. Es braucht mehr, als die
Natur hat, es braucht beliebig viel, unbeschrinkt viel. Was also natiirlichen
Begrenzungen unterliegt, Jknapp* ist im Sinne des Systems und was noch dazu
unbedingt und immer notwendiges, alle weitere Produktion voraussetzendes
Produktionsmittel ist, das mufl — in einer Okonomie wie der unseren — nicht nur
unter irgendeine Kontrolle, es mufd unter Monopolkontrolle gebracht werden. Bei
den Frauen und dem Boden wird der Kontrollzwang zum
Menopolisierungszwang, weil beide monopelisierbar sind. Wer den Boden, die
Bodenschitze und die Frauen kontrolliert, kann sich ein Monopol iiber ihre
Verwendung verschaffen, dem sich not- oder besser naturgedrungen alle anderen
unterwerfen miifiten. Denn der Monopelist hat das Monopolisierte gratis und im
Uberfluf?, so als géibe es keine ,Knappheit®, als sei beliebig viel davon da. Dagegen
kann er es fiir alle iibrigen kiinstlich so verknappen und bis ins Unbezahlbare
hinein verteuern, dafd es sich niemand anderes mehr leisten kann, ja — wie im Falle
der Frauen und des Bodens - sogar niemand aufler dem Monopolisten iiberhaupt
mehr produzieren kann. In einem Konkurrenzsystem mufd daher jeder versuchen,
Meonopolist zu werden, weil es sonst ein anderer wiirde. Dartiber hinaus muf er
versuchen, tiber alles und alle, gleich wen oder was, ein Monopol zu erringen,
selbst das und diejenigen, mit dem oder denen er zur Zeit (noch) gar nichts
anfangen kann, damit ihm nicht ein anderer zuvorkommt. Ausgehend vom
Zwang, mindestens und unbedingt die Frauen und den Boden zu monopolisieren,
breitet sich die Monopolisierung daher auf alle(s) andere(n) aus, als wdren sie Frauen
oder Boden, und der Monopolist erscheint immer mehr als der ,lebensspendende
Schépfer.



Monopolisierung als Gewalt: die
Fortsetzung der ,urspriinglichen
Akkumulation“

Als dieser Prozefd das Kapital selbst erreichte, fing man plétzlich an, von
Monopolisierungsgefahren und vom Monopolkapital zu reden, so als sei das
Monopol etwas Neues in der Geschichte dieser Produktionsweise,
Charakteristikum einer ,spiten Phase“. Jedoch, die Tatsache, dafl es eine
angeblich monopolfreie Phase, den sogenannten Konkurrenzkapitalismus, in
Europa gegeben hat, ist kein Beweis dafiir, daf} der Kapitalismus , typischerweise
oder eigentlich“ diesen Charakter hitte, wie uns zumindest alle Liberalen immer
wieder versichern. Denn erstens hat es in der Dritten Welt diese Phase nie
gegeben, und zwar keineswegs deshalb, weil sie — wie es heifdt — eben ,noch nicht*
in den Kapitalismus ,integriert gewesen wire. Zweitens war selbst der
europiische Konkurrenzkapitalismus nicht monopolfrei, es gab lediglich keine
Kapitalkonzentration. Denn lange vor dieser Phase der sogenannten ,freien und
vollstindigen Konkurrenz* hatte sich ein anderer Prozess abgespielt, auf dessen
Resultaten basierend diese ,freie Konkurrenz* tiberhaupt erst — wenn auch nur
vorritbergehend und nur in der Ersten Welt — méglich war: der Prozefl der
sogenannten ,urspriinglichen” oder ,primitiven” Akkumulation.

Um es gleich vorwegzunehmen: so wie die Monopolbildung nichts Neues ist,
soist auch die ,urspriingliche Akkumulation nicht nur Vergangenheit. Spitestens
mit dem 18. Jahrhundert totgesagt, ist sie weiterhin unser stindiger Begleiter, und
zwar weltweit. Ich nenne das fortgesetzte urspriingliche Akkumulation, und zwar
nicht etwa ,nicht“-kapitalistische (A. G. Frank), sondern gerade kapitalistische
(Werlhof). Man will uns nimlich immer noch glauben machen, dieser Prozef sie
nicht nur lingst abgeschlossen, sondern dariiber hinaus auch auf die
,Grausamkeit“ des ,finsteren Mittelalters zuriickzufithren, also nicht der
kapitalistischen Produktionsweise anzulasten, die entsprechend auch erst um das
18. Jahrhundert, nimlich mit dem Beginn der Industrie, funktioniert haben soll.
Was in der ganzen Zeit mit den Frauen und sogenannten ,Hexen“ sowie den
Kolonien passiert ist, geschweige denn, was mit ihnen und dort heute passiert, gilt
selbstverstindlich auch nicht als dieser Brutalform der Kapitalakkumulation
rugehdrig, sondern als Ausdruck ,fremder Mentalititen oder ,feudaler
Traditionen®. Es sind jedoch unsere eigenen und sehr modernen, peinlicherweise.
Daher ist die ,urspriingliche Akkumulation zu verstehen als historischer und
ununterbrochen notwendiger Bestandteil unserer Produktionsweise, und zwar im

10

Ernst und Inbrunst nach ,oben* und ist nach ,unten stindig bemiiht, sich von
seiner , Naturhaftigkeit, nimlich seiner Armut, seiner Frau, seinem Kérper und
seinen Emotionen zu befreien oder diese zu verleugnen. Er ist der (warum gerade
in Deutschland so hiufige?) ,Radfahrer, der nach oben buckelt und nach unten
tritt. Er ist rassistisch, sexistisch, kérperhygienisch, ordnungsliebend,
rationalistisch, verliebt in seinen Vorgesetzten, autoritir mit Untergebenen und
im Zweifel auch faschistisch. Seine — wie des Kapitalisten — Verwunderung tiber
die aufbegehrende ,Natur“ muf in einen geradezu fanatischen Haf} gegen diese
umschlagen, erscheint es thm doch so, als sei sie es — und nicht das Kapital -, die
ihn in seinen Versuchen der endlichen ,Mensch“-Werdung behindere oder sein
.Mensch-Sein verhindere. Aus dieser Perspektive mufd es sich bei den Frauen-,
Schwarzen-, Arbeitslosen- und Dritte-Welt-Bewegungen geradezu um
4Naturkatastrophen handeln, die den ,Menschen®, weiffen Mann, Kapitalisten
nicht nur nicht zum Ziel gelangen lassen, sondern gar zuriickwerfen drohen in
lingst tiberwunden geglaubte Zeiten vor der Naturbeherrschung.

»Menschlichkeit“ der Maschine

Welches sind dann aber die realen materiellen Verhiltnisse, die es den einen
gestatten, an ihre ,Mensch“Werdung zu glauben, und den anderen nicht, wenn
doch aus der Sicht des Kapitals tendenziell alle Menschen ,Natur*, Nicht-
Menschen sind? Das zentrale Verhiltnis, das diese Illusion hervorbringt, ist das
Lohnverhiltnis, und diejenigen, die diese Illusion haben, sind die Lohnarbeiter. Es
wire zu untersuchen, ob und inwieweit die bisherige Geschichte der
Gewerkschafts- und Arbeiterbewegung nicht im wesentlichen darin bestanden
hat, bei den Kapitalisten um eine Anerkennung der Lohnarbeiter als ,Menschen®
zu  kimpfen, und zwar ausschlieRlich der minnlichen Lohnarbeiter.
Offensichtlich war dieser Kampf insofern erfolgreich, als die ,Menschenrechte*
zumindest bei den weiflen Minnern, Lohnarbeitern, Anwendung fanden, die
fortan als ,Freie, Gleiche und Briiderliche® () galten, als erste das Wahlrecht hatten
und von einem bestimmten Alter ab fiir immer als volljihrige, miindige, vertrags-
und eigentumsfihige Staatsbiirger galten — es sei denn sie wurden kriminell,
geisteskrank oder revolutionir. Die Mehrheit der Weltbevélkerung jedoch,
Frauen, selbst als Lohnarbeiterinnen, Farbige und allgemein Nichtlohnarbeiter
und Kinder konnten diese ,Menschenrechte® nie, spit, nur manchmal oder nur
teilweise fiir sich in Anspruch nehmen - sie wurden und werden fast durchweg
und immer wie Kriminelle, Geisteskranke oder Revolutionire behandelt. Die
+Menschenrechte“ wurden aber auch immer dann ausgesetzt, wenn Lohnarbeiter
entlassen werden mufiten. Der Kampf um die Anerkennung der Lohnarbeiter als

19



dem er/sie zum Kapital — Geld, Waren allgemein - in Beziehung treten (wollen
oder kénnen). Das Ausmaf}, in dem jemand als ,Mensch®, Person, Individaum,
Staatsbiirger, Subjekt, ,gesellschaftlich® notwendig und niitzlich ete. definiert
wird, der Grad seiner gesellschaftlichen Identitit, bestimmt sich also nicht auf
Grund der schlichten Tatsache seiner Existenz auf dieser Welt, sondern auf Grund
der Art seiner Beziehung zum Kapital, des Grades seiner Kontrolle tiber die
Produktionsmitteln und des Ausmafles seines Eigentums oder Besitzes von
Waren. Der ,Mensch® schlechthin ist also in letzter Instanz nur der Kapitalist (vgl.
Schumpeter), die ,eigentliche* Gesellschaft letztlich die Versammlung der
Unternehmer. Ob tiberhaupt ein Mensch und in welchem Grade er als ,Mensch*
im Kapitalismus definiert wird, hingt also weniger von thm selbst als von Dingen
ab, dem ,gesellschaftlichen Ding Kapital, Geld: Ware. Das bedeutet — und hier
wird die perverse Verkehrung der Verhiltnisse besonders klar — daf? die anfangs
gestellte Frage nach dem ,Was“, das ,Gesellschaft” ist, auch letztlich ein ,Was“
bleibt und erst in zweiter Linie zu einem ,Wer“ wird — umgekehrt zum
Naturbegriff: die Gesellschaft entpuppt sich als ,etwas und die Natur als
Jjemand“. Das ist gemeint, wenn Bloch von der ,Leichenhaftigkeit“ der Ware
spricht, und das heiflt von der Nekrophilie (Leichenschinderei) einer Gesellschaft,
die thren héchsten Ausdruck in ,geronnener, ,toter* Arbeit findet, welche in der
Vergangenheit den Lebenden abgeprefit wurde, mit einem Wort im Kapital,
wihrend die gegenwirtig lebendige Arbeit den Prozef ihrer Einverleibung in den
unersittlichen Kadaver erlebt, als sei sie nicht-menschlicher, gleichsam tierisch-
pflanzlich-mineralischer ,Natur“-Stoff.

Der Begriff der ,Natur hat aber, wie zu sehen war, im Kapitalismus nichts
JGutes“ zu bedeuten. Er bezeichnet alles und alle, die als ,input“ in den
Verwertungsprozel eingehen sollen oder miissen, tendenziell als ,Natur“ und
damit als gratis. Umgekehrt bezeichnet der Gesellschaftsbegriff nur wenige
Menschen, aber tendenziell alle ,outputs®, alle (dinglichen) Waren als allein
.Gesellschaftliches*, Wertvolles und daher ,zu Recht“ Teures, als wahrhaft
»Menschliches“und daher zu Verherrlichendes. Die Ausweitung des Naturbegriffs
auf tendenziell alle Menschen und ihre Arbeit und die Ausweitung des
Gesellschaftsbegriffs auf alles, was in eine Ware, ein Ding, verwandelt wurde oder
werden kann, einschliefllich der Menschen und ihrer Beziehungen sowie der
Natur, sind damit die Grundlage fiir die Natur- und Menschenverachtung dieses
Systems. Ihr kénnen sich meist auch die Ausgebeuteten selbst nicht entziehen,
mufd doch jeder, der ,Mensch* im Sinne des Systems sein oder werden will, zum
Verichter der Natur und anderer Menschen werden, der noch mehr
Ausgebeuteten, derjenigen, die noch weniger teilhaben an der ,Gesellschaft®, den
Waren, dem Geld. Daher muf} er zum Verichter gerade der Armen, der Frauen,
der Farbigen, der Alten und der Kinder werden: der ,A-Sozialert‘. Er blickt mit

18

Weltmafstab.

Es ist eigentlich sehr einfach: der Prozefl der ,urspriinglichen’
Akkumulation beinhaltet(e) in erster Linie den Versuch, weltweit die Frauen und
den Boden samt seinen Schitzen unter die Monopolgewalt des Kapitals zu
zwingen.

Daf? es sich hierbei nicht um einen Friedensmarsch handelt(e), ist unschwer
zu erraten.

Denn die Methode der ,urspriinglichen Akkumulation ist die unmittelbare
Gewalt zwecks Raub, wo immer, wann immer und gegen wen immer
JOkonomisch* nétig und politisch und technisch moglich.

Okonomisch nétig war und ist diese Methode, wie wir gesehen haben, in
jedem Tall gegeniiber den Frauen und dem Boden, weil von ihrer Kontrolle die
Produktion von Reichtum abhingt. Es geht also zunichst um diejenigen, die bis
dahin den Boden besaflen und die Gebirtitigkeit bestimmten, die Bauern, die
Frauen und generell die Bevdlkerung der Kolonien. Das Pliindern, Brennen,
Vergewaltigen und Morden hat seitdem kein Ende genommen.

Neben anderen Formen der Nichtlohnarbeit, die sich besonders in den
Kolonien verbreitet haben, ist die heutige Hausarbeit das bedeutendste Ergebnis
dieses Prozesses (s.v.a. G. Bock und B. Duden). Der Weg ,von der Hexe zur
Hausfrau“ nahm Jahrhunderte in Anspruch. Zunichst muflte die
4Hexenhaftigkeit“ der Frauen behauptet werden, ihre angeblich ungebindigte,
,satanische Naturhaftigkeit*, die forthin jede Mafinahme rechtfertigte, welche fiir
die ,Naturbeherrschung“ gegen TFrauen ergriffen wurde. Die ,Natur, die
bekimpft werden sollte, damit sie beherrscht werden konnte, mufite erst einmal
erfunden werden (G. Becker et al; C. Honegger; A. Drof3).

¢

Frauen als unbedingte Natur und die
Gewalttitigheit ihrer Beherrschung

Das daraus entstandene Kunstproduke, die Hausfrau, durfte nun aber
keineswegs, sozusagen als Gegenleistung fiir ihre Domestizierung,
beanspruchen, von nun an zur Gesellschaft“ gezihlt zu werden. Im Gegenteil, sie
blieb nicht nur ,Natur*, sondern sollte auch noch dankbar dafiir sein, nun endlich
ihre ,wahre Natur gefunden zu haben. Ob ,Hure* oder ,Heilige*, gebindigt oder
nicht, Frau bleibt Frau: , Natur*.

11



Im Gegensatz zu den Farbigen und anderen wie ,Natur“ behandelten
Menschen sind die Frauen die einzigen auf der Welt, die immer und unter allen
Umstinden als ,Natur gelten. Der wahrhaft natiirliche Grund fiir diese Ideologie
ist die Gebirfihigkeit. Die Frauen haben quasi ein natiirliches Monopol tiber diese
Fihigkeit. Das reicht aus, um sie auf jeden Fall — gleichgiiltig, wo immer sie seien
auf diesem Globus, ob schwarz oder weif}, ob reich oder arm, ob unterwiirfig oder
nicht - zum geborenen Todfeind unseres Systems zu machen. Unser System
duldet Monopole nur in Hinden ven Minnern und unter Kontrolle des Kapitals.

Gerade weil also den Frauen ihre Natur aus der Hand genommen wurde,
gerade weil sie un-natiirlicherweise nicht iiber ihre natiirlichen Fihigkeiten
verfiigen sollten, mufiten sie zur ,Natur erklirt werden. Der Zwang, unter allen
Umstinden und mindestens die Frauen zur ,Natur® zu erkliren, ist die absolute
dkonomische Voraussetzung unserer heutigen Produktionsweise im Unterschied
zu fritheren. Die fritheren Methoden patriarchalischer Verfiigung tiber die Frauen
(z.B. Frauentausch und -raub, Heiratsregeln und Verwandtschaftssysteme) haben
in ihren verschiedenen Formen nie eine derartige Intensitit, Zuspitzung und
Unbedingtheit erlangt wie jetzt, geschweige denn eine Ausbreitung tiber die ganze
Welt. (Daran dndert auch alle scheinbar mégliche , Emanzipation® nichts.)

Wenn ,urspriingliche” Akkumulation bedeutet, die Arbeit, das Produke und
die Arbeitsfihigkeit anderer sich riuberisch anzueignen, dann wird gerade am
Beispiel der Frauen deutlich, warum dieser Prozefd keinen historischen Abschluf}
finden konnte, sondern fortgesetzt werden muf}, solange es die kapitalistische
Produktionsweise gibt. Denn Frauen sind Menschen und kein Boden. Die
einmalige Inbesitznahme des Bodens reicht theoretisch aus, um von nun an
immer und ewig dariiber zu verfligen. Bei Menschen ist das nicht so. Von
Generation zu Generation, ja unter Umstinden von Tag zu Tag mufd immer
wieder von neuem sichergestellt werden, dafd man sie threr Arbeit, threr Produkte
und threr Fihigkeiten berauben kann. Die Verfiigung iiber Menschen, das Raub-
und Gewaltmonopol tiber sie, mufl immer wieder neu errichtet, behauptet und
gegen Widerstand durchgesetzt werden. Genau das will man uns immer glauben
machen, nimlich daf heute fortschrittlicherweise die unmittelbare, direkte,
sogenannte ,auflerSkonomische Gewalt der indirekten, ,strukturellen’,
sogenannten ,dkonomischen” gewichen ist, was besagt, daf die Menschen heute
sich selbst zwingen zu arbeiten und nicht mehr durch andere dazu gezwungen
werden miissen.

So deutlich diese neue Form der Gewalt sichtbar ist, so deutlich ist es aber
auch, daf® die alte Form der Gewalt in neuem Gewande fortexistiert, erginzend
hinzukommt. Man braucht nur hinzusehen: In der Familie und der Schule, beim
Militir und im Gefingnis, beim Beichtvater und Arzt, kurz, in allen Erziehungs-
und Heilanstalten wird auch direkte Gewalt angewandt, physische und

12

Der Prozefd der Erzwingung von Arbeit und des gleichzeitigen Raubs der von
den Arbeitenden geschaffenen Rente ist unsere heutige kapitalistische,
Jurspriingliche Akkumulation.

Die Okonomie wird ,naturalisiert” und die Natur ,6konomisiert”. Wer diese
Zusammenhinge und Verkehrungen aufler acht 43¢, kann daher nur zwischen
Okonomismus und Idealismus hin und her pendeln.

Demokratie, Tausch, Industrie, Lohnarbeit sehen plétzlich ganz anders aus,
wenn ihre unverzichtbaren weltweiten Grundlagen thr genaues Gegenteil sind.
Mehrwert, Wert, Ware, Profit, wer hitte gedacht, wie die wirklich entstehen?
Unsere ,entwickelte Gesellschaft, wer oder was ist das eigentlich?

Der Gesellschaftsbegriff: Dinge als
»Gesellschaft*

Der Gesellschaftsbegriff im Kapitalismus hat zunichst einmal mit
Gesellschaft im Sinne der Organisationsform aller Menschen nichts zu tun. Er hat
nichts mit dem zu tun, was wir vielleicht unter Menschen ,als solchen® verstehen,
sondern er geht quer durch menschliche Gruppen, er ist nicht immer der gleiche
und vor allem: Er bezeichnet gerade auch Sachen, also Nicht-Menschen, ja selbst
Natur als ,Gesellschaft“. Aus der Sicht des Kapitals ist alles das ,Gesellschaft“ oder
wird so behandelt, was dem Kapital viel einbringen, d.h. die anderen, also die
Produzenten/Konsumenten viel kosten soll. Mit anderen Worten, als
JGesellschaft“ gilt, was einen Tauschwert erhilt, also auf dem Marke gegen das
allgemeine Aquivalent im Kapitalismus, Geld, getauscht werden kann. Dieses
JWas“sind tendenziell alle ,outputs“ des Produktionsprozesses, die auf dem Marke
erscheinen — sei es der Giiter- oder der Arbeitsmarkt: die Waren. Das sind
Konsumgiiter, Kapitalgiiter, das Geld, jeweils derjenige Teil der Menschen, der als
Arbeitskraft, also als Ware behandelt wird, und jeweils derjenige Teil der Natur,
der wie eine Ware behandelt wird, d.h. verkiuflich ist oder gekauft werden muf3,
sei es noch nicht oder bereits transformierte Natur. Ein gesellschaftlicher
Charakter wird also allem unterstellt, was ge- und verkauft werden soll oder muf3,
was einen Preis hat oder bekommt. Dabei gilt: je hdher der Preis, desto deutlicher,
eindeutiger der ,gesellschaftliche“ Charakter. Was am teuersten ist, am meisten
kostet, gilt als gesellschaftlich schlechthin: in letzter Instanz nur das Kapital
selbst, sei es in seiner Form als Geld oder als dingliches Produktionsmittel bzw.
kapitalintensiv hergestelltes Produkt. Der Mensch gehért nicht einfach zur
,Gesellschaft“, weil er ein Mensch ist, sondern nur dadurch und in dem Mafie, in

17



Indem wir die beinahe schon vergessene Renten-Theorie zu Rate ziehen,
stellen wir die Wert-Theorie auf die Fiile, und siehe: Es handelt sich um die
Abpressung einer riesigen kapitalistischen Rente, die das Monopol tiber die
Frauen und die Kolonien als Quasi-Grundeigentum hervorbringt.

Die wenigen, die bisher versuchen, den Prozefl der Aneignung nicht
entlohnter Arbeit als Rente zu erfassen, gehen dagegen von der Entstehung einer
vorkapitalistischen Rente aus (z.B. die Arbeitsrente bei C. Meillassoux). Sie
erkennen damit zwar im Gegensatz zu anderen diese Arbeit als solche tiberhaupt
an, verkennen aber ihren Charakter. Es ist ja gerade das Wesentliche an dieser
Arbeit, der Grund ihrer Existenz heute, dafd sie in die Kapitalbildung eingeht und
nicht aufSen vor bleibt. Das verkennen auch verschiedene Feministinnen, die das
Patriarchat als ein vom Kapitalverhiltnis getrenntes, eben ,nicht“-kapitalistisches
JDual“-System analysieren. Fiir die ,Radikalfeministinnent z.B. hért der
dkonomische ProzeR im wesentlichen dort auf, wo der Mann seine Frau
ausgebeutet hat. Fiir ,sozialistische Feministinnen* ist umgekehrt immer noch
nicht erkennbar, daf Lohnarbeit eine sehr relative Bedeutung in unserem System
hat, weil sie ohne nicht entlohnte Arbeit (v. a. Hausarbeit) gar nicht existieren
wiirde (vgl. Debatte in PROKLA franzdsische Diskussion in ,Questions
Feministes® und englische Diskussion in ,Conference of Socialist
Economists“ [CSE] und ,Feminist Review*, s. bes. Datar). So wie Okonomie sich
nicht nur im Heim abspielt, so beginnt sie auch nicht erst beim Verlassen des
Heims, wie tiblicherweise angenommen wird. Denn der Lohnarbeiter muf nicht
nur seine Arbeitskraft erhalten, er mufd sie auch immer wieder abgeben. Er kann
ja auf seiner Arbeitskraft, nimlich der von seiner Frau erarbeiteten Rente, nicht
einfach sitzenbleiben. Er erhilt sie nur, damit er sie — wenn méglich ganz - im
Lohnarbeitsprozefd verausgabt.

Die Frauenrente und die Kolonialrente werden in die Zentren transferiert
und gehen in den LohnarbeitsprozeR ein, erméglichen ihn iiberhaupt erst. Denn
sowohl die dort verarbeiteten Produkte aus den Kolonien wie auch die
Lohnarbeitskraft selbst sind nur vorhanden, weil bereits unentlohnte Arbeit
(speziell Hausarbeit) auf sie angewandt worden ist, als Rente gleichsam in ihr
steckt (vgl. Bennholdt Thomsen/Wetlhof).

Der von den Lohnarbeitern geschaffene Mehrwert mufd also diesen
Rentenanteil enthalten, der sicherlich mehr wert ist als der von den Lohnarbeitern
zusitzlich erbringbare Wert. Mit anderen Worten, auch der Profit besteht
wesentlich aus dieser Rente. Und so geschieht es, daf? die von Natur aus Reichsten
auf dieser Welt, die Frauen und die Kolonien, ,natiirlicherweise“ zu den Armsten
werden mufiten.

16

psychische. Kinder miissen ,erzogen’, eventuelle Rebellen gebrochen werden, und
zwar bereits vorbeugend. Wo Menschen beraubt werden sollen, mufs mit Rebellen
gerechnet werden, speziell in der Dritten Welt und unter den Frauen. Von
vornherein muf thnen klargemacht werden, daf sie gewaltlos zu sein, ja vor jeder
Gewalt zuriickzuschrecken haben, der fremden wie der méglichen eigenen.
Niemand auf der Welt hat ein so merkwiirdiges Verhiltnis zur unmittelbaren
Gewaltanwendung wie die Frauen (fiir die Dritte Welt vgl. . Fanon). Sie haben
eine panische Angst vor thr, der fremden wie der eigenen.

Diese geradezu ,urtiimliche Angst vor offener Gewalt ist jedoch keineswegs
Jnatitrlich®. Sie ist das Ergebnis eines jahrhundertelangen und bis heute
andauernden ununterbrochenen Krieges gegen die Frauen.

Dieser Krieg findet statt, weil die Selbstbestimmung der Frauen tiber die
Gebirfihigkeit in unserem System eine so grofle Gefahr ist. Daher wird ihnen
meist gleich auch noch die Bestimmung tiber jede andere Art von Fihigkeit, Arbeit
und Produkt genommen. Denn wenn sie auch nur etwas bestimmen, kénnten sie
den Wunsch oder die Macht haben, auch anderes bestimmen zu wollen. Daher
wird die ganze und werden alle Frauen von Kopf bis Fufy, von innen wie von
auflen, als Korper wie als Geist, ob im gebirfihigen Alter oder nich,
grundsitzlich so behandelt, als wiren sie ein Uterus.

Das kiinstliche Geschlecht

Kein schwarzer und kein weiler Mann ist je mit einer solchen
Gewalttitigkeit konfrontiert, so radikal und unbedingt zur ,Natur gemacht
worden. Jeder einzelne Mann, auch der schwarze, selbst wie ,Natur“ behandelte,
erhielt statt dessen das Mini-Monopol tiber je eine Frau. Wie der grofle weile
Mann, so konnte fortan auch der kleine weifle Mann ein Stiick ,Natur®
beherrschen, als sei sie ein ,natiirliches* Eigentum oder seine ,Kolonie*, und
selbst der schwarze Mann erhielt die ,Natur seiner Natur. Wenn niemand mehr
Grund und Boden, Gerite, ein Haus oder gar Kapital hat, eines ist thm bisher
garantiert, eine Frau. Sie soll der Ersatz sein fiir den verlorenen Boden, die
verlorene Sicherheit, die verlorene Selbstbestimmung und die erlittene
Ausbeutung (vgl. K. Theweleit).

Es gibt wohl keine Gesellschaftsordnung in der Geschichte, die den
natiirlichen Unterschied zwischen den Geschlechtern derart brutal und
systematisch ausgebaut, verzerrt und benutzt hitte. Unsere ,Ordnung hat erst
das natiirliche Geschlecht in ein gesellschaftliches, kiinstliches Geschlecht
verwandelt, aus Minnern ,Minner und aus Frauen ,Frauen‘ gemach, ja den
Mann zum ,Menschen und die Frau zum ,Geschlecht“ als solchem. Es hat die

13



Geschlechterfrage zum sozialen Problem ersten Ranges, ja zur allgemeinen
Klassenfrage gemacht. Nach diesem , Modell“ hat es auch alle anderen natiirlichen
Unterschiede, die Haut- und Haarfarbe, die Augenfarbe und Augenform, die
Kérpergréfle und den Kérperbau, in gesellschaftliche Probleme verwandelt und
anschliefend wieder als ,natiirliche deklariert, um die so geschaffenen
JUnterschiede“ Skonomisch ausbeutbar zu machen. Selbst gesellschaftliche
Unterschiede, z.B. nach Religion, Nation und Region, wurden ers zu
gesellschaftlichen Problemen, indem sie als ,natiirliche Unterschiede ausgegeben
wurden: Dieser Biologismus macht die Biologie zu einer gesellschaftlichen und
die Gesellschaft zu einer biclogischen Frage.

Indem die Minner erniedrigte Frauen und die Erniedrigung der Frauen
akzeptierten, haben sie den Freibrief unterschrieben, selbst einmal erniedrigt zu
werden.

,In ihren besten Kleidern safSen sie dann in diesem Zimmer, von dem sie glaubten,
daf} Richter so wohnen, Arzte, Ministerialdirektoren, Gutshesitzen ... Zwei ruhige
Mdnner hatten da gesessen, zwei sich fiir ganz und gav unentbehrlich haltende
Mdnner, zwet sich fiir faive Paviner der Unternehmensleitung haltende Minner, zwei
sich fiir villig frei haltende Médnner ...

Die Eiseskiilte, die sich in seinem Kovper auszubreiten begann, als dev Meister
plitzlich neben thm gestanden hatte, die eisig in seinem Korper sich ausbreitende
Gewifshett, als er ins Personalbiivo hinaufging, als man ihm den (Entlassungs-)Brief
gab. Er sah plotzlich, daf3 sie ihm alles nehmen konnten: Arbeit, Wohnung, Frau,
Kinder, ja sogar das Leben.“ (G. Fuchs: Der Arbeitslose)

Der Arbeitslose ist ein Nichtlohnarbeiter. Mit dem Lohn verliert er sein
~Mann-Sein®, seine ,Menschlichkeit“ und sein garantiertes Recht auf ,das
Geschlecht”, seine ,Natur®, die Hausfrau. Er wird selbst ,naturalisiert®,
Jhausfrauisiert”, quasi ,schwarz*, zum ,Boden, auf dem er einstmals stand.

14

Die Ausbeutung der ,,Natur als
Abpressung einer Frauen- und
Kolonialrente

»Natur ist billig, gar gratis. Sie braucht keinen Lohn fiir ihre Arbeit und
keinen Preis fiir ihre Produkte. Sie hat keine Bediirfnisse und braucht nicht
erneuert zu werden. Sie ist erzwungene, zwangsbewirtschaftete Zwangs-Natur,
LJGrundeigentum“von Mini- und Maxi-Monopolisten.

So geschieht es, dafd mit dem Monopol tiber die Natur und ,Natur“ das
Wertvollste und Unwiederbringlichste auf dieser Welt, lebendige Arbeitskraft,
Menschen und natiirliche Ressourcen, gleichzeitig das Wertloseste sind. Ihre
,Knappheit, der nattirliche Reichtum, erscheint als beliebig produzierbarer
gesellschaftlicher Uberfluf, als beliebig verschwend- und zerstérbarer ,Stoff*, der
nichts ,wert“ist, weil er noch nicht einmal Geld kostet. Geld hat einen Wert, Leben
nicht. Der makabren Logik unserer Okonomie zufolge ,behandelt der gewalttitig
produzierende Mensch auch seinesgleichen als blofien Rohstoff (G. Anders).

Die Gewalt weist vom Schein auf das Wesen. Da sie notwendig ist, muf} die
Analyse ,vom Kopf auf die TFiife“ gestellt werden: nicht Stoffe werden
vorgefunden, sondern Menschen beraubt. Mann beraubt sie, weil mann sie
braucht, unbedingt braucht. Ihr Gebrauchswert ist daher so hoch, daf’ er
eigentlich unbezahlbar ist. Schon einen Versuch in diese Richtung wiirde unser
System nicht verkraften. Der Gebrauchswert kann im Grunde gar nicht in Geld
ausgedriickt werden. Er wird daher behandelt, als habe er so gut wie gar keinen
Wert, keinen Tauschwert: der Gebrauchswert wird nicht bezahlt, weil er als
sauflerskonomische Natur gilt. Die geraubten Produkte und Arbeitsleistungen
sind also nicht etwa ,von Natur aus“ wertlos, sondern gesellschaftlich nicht bewertet,
gewaltsam tauschwertlos gehalten (,urspriingliche Akkumulation).

Erst nach ihrer Akkumulation, ihrer Ver-Wertung in Waren, mittels
Lohnarbeit und vornehmlich in der Ersten und Zweiten Welt, werden die ,Nicht-
Werte getauscht, und zwar nun zum héchstméglichen Wert.

Die hohe gesellschaftliche Bewertung der Waren, nimlich ihr Tauschwert
oder Preis, setzt also die maoglichst geringe Bewertung, die Ent-Wertung, der
zuvor notwendigen Arbeit voraus, zumal der der Lohnarbeit vorausgehenden oder
sie begleitenden Arbeit, die daher tiberhaupt nicht entlohnt wird. Diese nicht
getauschte, sondern geraubte Arbeit mufl auflerdem indirekc und direke
erzwungen werden, weil sie sonst nicht getan wiirde, da sie nicht vergiitet werden
kann.

15



